
Питання літературознавства / Pitannâ lìteraturoznavstva / Problems of Literary Criticism  /№ 112/ /2025/ 

7 

http://doi.org/10.31861/pytlit2025.112.007 
УДК 821.112.2(436)Фра1/7].09 
 

BALANCEN EINES ZWEIGEISTES: KARL EMIL FRANZOS1 
 

Oskar Ansull 
Ansull@gmx.de 

Schriftsteller, Lyriker, Herausgeber und Rezitator  
Berlin, Deutschland 

 

Zusammenfassung. Der Aufsatz befasst sich mit dem Werk des 

aus Ostgalizien stammenden und in Czernowitz aufgewachsenen 

dutschsprachigen Schriftstellers der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts 

Karl Emil Franzos (1848–1904), der seine als jüdisch-deutsch 

empfundene Identität in Balance zu bringen versuchte und dabei 

bestrebt war, eine Art Kultursynthese zu erreichen. Aspekte dieser 

schwierigen Identität lassen sich inbesondere anhand seiner Biographie 

und seiner Werke, so des anlässlich der Gründung der Universität 

Czernowitz geschriebenen Berichts „Ein Kulturfest“ sowie des Romans 

„Der Pojaz“ andeuten. Obwohl er nach seinem Tode halbvergessen ist, 

gilt er jedoch als literarischer Bahnbrecher für eine ganze Reihe anderer 

Autorinnen und Autoren aus Ostgalizien und der Bukowina, die heute zu 

den bedeutenden Repräsentanten der deutschsprachigen Literatur des 

20. Jahrhunderts gezählt werden wie Rose Ausländer, Paul Celan, Gregor 

von Rezzori, Alfred Gong, Selma Meerbaum-Eisinger, Erwin Chargaff, 

Soma Morgenstern und Joseph Roth. Fast 20 Jahre lebte Franzos in 

Berlin, unterstützte in den letzten Lebensjahren die von Pogromen 

ausgetriebenen russischen Juden und starb in der Reichshauptstadt, wo 

der blühende Salon-Antisemitismus des Kaiserreichs den Ton angab. Mit 

seinem Werk wies er den Weg in eine Richtung, deren Konsequenz 

Franzos erspart blieb. Sein Grab findet sich auf dem wohl größten 

jüdischen Friedhof Europas in Berlin-Weißensee. Ansätze zu einer 

deutsch-jüdischen Kultursynthese, wenn sie zudem einseitig blieben, 

                                         
1
 Dieser Text – eine Rede zum 150. Geburtstag der Universität in Czernowitz, am 25. September 

2025 – wurde in der Druckniederlegung leicht verändert und basiert u. a. auf folgenden 

Publikationen: Zweigeist… 2005; Franzos 2012; Ansull 2014; Ansull 2018; Ansull 2022. 

______________________________________ 
© Oskar Ansull, 2025 

http://doi.org/10.31861/pytlit2025.112.007
mailto:Ansull@gmx.de


Oskar Ansull / Balancen eines Zweigeistes: Karl Emil Franzos 

8 

waren nur gutgemeinte Ansätze zu notwendiger Vielfalt, die untergründig 

schon seit Jahrhunderten im deutschen Sprachraum wirkten, aber lange 

Zeit nicht ins allgemeine Bewusstsein drangen. 
Schlüsselworte: Franzos; Identität; Galizien; Bukowina; Balance; 

deutsch-jüdische Kultursymbiose; kulturelle Vielfalt. 
 

 

Mein Ziel war es stets, ein treuer Deutscher und treuer Jude zugleich zu sein… 

Karl Emil Franzos. Fragment a. d. Nachlass, Ende 1890er Jahre. 

 

Auch wird kein Einzelner, er sei denn Künstler, diese Zweiheit gleichmäßig 

in sich ausprägen. 

Walter Benjamin. Brief an Ludwig Strauß (11.9.1912). 

 

…dein goldenes Haar Margarete / dein aschenes Haar Sulamith… 

Paul Celan. „Todesfuge“ (1945). 

 

 

In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts versuchte der aus 

Ostgalizien stammende Autor Karl Emil Franzos seine als jüdisch-
deutsch empfundene Identität in Balance zu bringen, beides zugleich zu 

sein, in einer Art Kultursynthese. Der junge Walter Benjamin glaubte nur 

bedingt daran, dass das überhaupt möglich sei.  
Aspekte dieser schwierigen Identität lassen sich anhand der 

Biographie von Karl Emil Franzos und seinem Roman „Der Pojaz“ 

andeuten, der 1895 in russischer Übersetzung und auf Deutsch erst 1905 
im Verlag der J. G. Cotta’schen Buchhandlung erschienen ist, in der 

Sprache, in der ihn Franzos verfasst hat. Hier zeigt sich, dass nicht so 

leicht von einer deutsch-jüdischen bzw. einer jüdisch-deutschen 
Kultursynthese sich sprechen lässt, auch dann nicht, wenn der Autor alle 

seine Texte nahezu ausschließlich in deutscher Sprache verfasst und 

erfolgreich publiziert hat.  
 

Ach, Professor Lasson hatte recht, als er mir mal zwischen Berlin  

und Steglitz sagte: Ein wirkliches Interesse für deutsche Literatur hat nur  

die Karl-Emil-Franzos-Gegend. 

Ein Seufzer Theodor Fontanes, noch zu Lebzeiten von Karl Emil Franzos. 

 



Питання літературознавства / Pitannâ lìteraturoznavstva / Problems of Literary Criticism  /№ 112/ /2025/ 

9 

Dass eine Gegend, eine Landschaft, den Namen eines Autors erhält, 
kommt nicht alle Tage vor. Theodor Fontane dokumentierte diesen 

ungewöhnlichen Fall in einem Brief an Paul Linsemann (17.8.1898). Gut 

sechzig Jahre später sprach Paul Celan von jener „Gegend, in der 
Menschen und Bücher lebten“, und benannte damit die „inzwischen der 

Geschichtslosigkeit anheimgefallene ehemalige Provinz der 

Habsburgermonarchie“, eine Landschaft, aus der Celan kam. Zum 
Beschluss seiner Georg-Büchner-Preisrede (1960) kommt er auf seinen 

„wiedergefundenen Landsmann“ Karl Emil Franzos, nannte für alle 

Anwesenden dessen Namen. Franzos war ihm auf der Suche nach dem 
Ort seiner „eigenen Herkunft“ begegnet. Celan würdigte seinen 

Landsmann als den ersten Herausgeber der Werke Georg Büchners, die 

jener 1879 im Verlag Sauerländer (Frankfurt am Main) veröffentlicht 
hatte. …und Celan erhielt den Georg-Büchner-Preis in eben der Stadt am 

Main, achtzig Jahre später, und kaum jemand im Saal wusste etwas über 

diesen wiedergefundenen Landsmann. 
 

FÄDEN 

Weiß, die unbunte und hellste aller Farben, die recht eigentlich 

Nichtfarbe Weiß, das Weiß ausgesparter Flächen, das Gespenster- und 
Spukgeisterweiß, das Hochzeitsweiß und das Trauerweiß kalkweißer 

Totenlaken, das Weiß schneeweiter Landschaften, auch das 

„Absageweiß“ des Dichters Paul Celan, ein Weiß, das durch seine 
Gedichte schimmert. Es dominiert das Weiß und Weiße, wenn ich auch 

den Lebensfäden des Schriftstellers, Journalisten und Herausgebers Karl 

Emil Franzos nachgehe und nachspüre, als ein Beispiel für eine 
angestrebte Assimilation ans Deutsche, wie Franzos es so sehnlich 

gewollt und verstanden hat.  

Weißes Tischzeug signalisiert Sauberkeit, ist ein gutbürgerliches 
Bild, zumeist gebügelt und etwas steifleinen. Bei Franzos wird es zu 

einem „Stücklein Europa“. Es verbindet sich für ihn mit „Bildung, 

Gesittung“ und er erhöht in einem seiner Texte das „weiße Tischzeug“ 
zu einer Oase, setzt es in Kontrast zur „halbasiatischen Kulturwüste“. 

Franzos erblickt in der Hauptstadt der Bukowina, in der er aufgewachsen 

ist, ein „paradiesisches“ Czernowitz, in dem er das Deutsche als ein 
„Wunder der Sprache seiner Bewohner“ erlebte, bewirkt durch 

„deutschen Geist“. Diese Erfahrung wird Teil seiner Wunsch-Identität, 



Oskar Ansull / Balancen eines Zweigeistes: Karl Emil Franzos 

10 

die er schreibend und publizierend als ein >Zweigeist< zu Leben 
versuchte, aber diese „Zweiheit“ könne, laut einem Diktum Walter 

Benjamins, „kein Einzelner, er sei denn Künstler … gleichmäßig in sich 

ausprägen“. 
Wer im 19. Jahrhundert genauer hinhörte, der konnte – neben der 

deutschen – auch andere Sprachen in der Stadt am Pruth hören, in der 

sich bereits eine seltene Kultur- und Sprachenvielfalt entwickelt hatte. 
Und dort, in Czernowitz, beginnt sich für Franzos das Gewebe der Fäden 

zu knüpfen, die ihn schließlich über Graz und Wien bis nach Berlin 

führen werden.  
 

HERKUNFT 
 

Es dürfte fast ein Stückchen deutscher Ehrenpflicht sein,  

diesen Autor nicht in Vergessenheit geraten zu lassen.  

Victor Klemperer, 1908. 

 

Czernowitz, Mitte des 18. Jahrhunderts noch wenig mehr als ein 
Lehmhüttendorf am Pruth, hieß einst Tschernauz. Ein Marktflecken, der 

zur Bezirksstadt wurde und der Legende nach Tschern=schwarze Stadt 

genannt wurde, wegen der schwarzen Farbe der Stadtmauer und der 
Schwarzerde=Tschernosem (russisch tschern=schwarz und semlja=Erde), 

benannt nach der mächtigen Humusschicht, dem schwarz gefärbten 

Oberboden. Aus dem Dorf wurde die Hauptstadt der Bukowina, eine 
Provinzhauptstadt fern von Wien, mit dem Kosenamen: Klein Wien, das 

sich nach und nach zur Literaturstadt-Czernowitz entwickelt hat. Die 

einstige bürgerliche Vielvölker-Metropole am Pruth, mit Theater, 
Schillerdenkmal und Cafés mit zahllosen deutschsprachigen Gazetten, 

feiert heute den 150. Geburtstag ihrer Franz-Josephs-Universität, die 
inzwischen den Namen des ukrainischen Schriftstellers Jurij 

Fedkowitsch trägt. Hier, in dieser Stadt, besuchte der am 25. Oktober 

1848 im Podolischen Czortkòw als Sohn eines Arztes geborene Karl 
Emil, von seinem zehnten Lebensjahr an, das einzige deutschsprachige 

Gymnasium des Ostens. 
 

DIE UNIVERSITÄT 1875–2025 

Für Franzos war die Gründung der Universität „Ein Culturfest“ 
(1875) und er berichtete begeistert von den Eröffnungsfeierlichkeiten, 



Питання літературознавства / Pitannâ lìteraturoznavstva / Problems of Literary Criticism  /№ 112/ /2025/ 

11 

schwärmte von zukünftigen Möglichkeiten, geradezu einem „Culturwerk“, 
aber 13 Jahre später, in den Ergänzungen und Korrekturen zur 3. Auflage 

seiner Sammlung „Aus Halb-Asien – Zweiter Band“, klingt das schon 

abgekühlter. Er bedauert, „wie weit die Resultate der dreizehn Jahre, die 
dazwischen liegen, hinter allen, auch den bescheidensten Erwartungen 

zurückgeblieben sind“. Er schreibt dies dem traurigen Wechsel „in der 

inneren Politik Österreichs“ zu, die das „große Werk“ nicht mit ebenso 
großen finanziellen Mitteln ausstattet. Er meinte, dann könne man es 

eben „lieber ganz unterlassen … statt … ein armseliges Flickwerk 

herzustellen“ und stellte schließlich 1888 fest:  
 

…die Universität Czernowitz besteht, weil es trotz alledem noch 

immer an dem Muthe fehlt, ein 1875 mit allem Pomp der Staatsgewalt 

eingeweihtes Unternehmen schon einige Jahre später wieder aufzugeben. 

Aber man wendet ihr jene Fürsorge zu, wie man sie eben einem 

notwendigen Uebel erweist: man läßt es fortbestehen, weil man es nicht 

beseitigen kann noch darf, aber man sorgt dafür, daß es von Jahr zu Jahr 

nicht etwa größer, sondern kleiner wird. … Das Facit aber ist, daß die 

Czernowitzer Universität, was Frequenz betrifft, mit der Krakauer um die 

Palme ringt, die schwächstbesuchte österreichische Hochschule zu sein, 

daß sie im Wesentlichen eine Bukowinaer Landes-Universität geworden 

ist, welche noch obendrein selbst diese Aufgabe nicht ganz zu erfüllen 

vermag. 

 

Aber, trotz aller Enttäuschung, sein Bericht von den Feierlichkeiten 
im Jahre 1875 – „das prächtige Bilderbuch, in dem wir damals 

festtrunken geblättert“ – ist ein Zeugnis von den Anfängen dieser 

Hochschule und ihrer Entwicklung dorthin, der Höhepunkt eines 
jahrzehntelangen Kulturprogramms. 

 

DIE GEISTER VOM GEIST 
 

Wieviel drängt sich nicht zwischen einem  

Schicksal hier und einem Schicksal dort! 

Karl F. Gutzkow. „Die Ritter vom Geiste“ (1861). 

 

Czernowitz bleibt noch lange ein deutschsprachiger Vorposten der 

österreichischen k. & k. Monarchie, von Wien aus gesehen; weit 
vorgelagert, tief in „Halb-Asien“, wie Franzos das Gebiet nannte. Ein 



Oskar Ansull / Balancen eines Zweigeistes: Karl Emil Franzos 

12 

nicht unumstrittener Begriff, der aber schon Vorprägungen hatte. Für 
einen frühen reisenden Bibliothekar und Schriftsteller aus Bremen war 

Czernowitz schon 1838 eine Art Westen im Osten: „Bei dem Anblick von 

Tschernowitz schien uns der ganze europäische Westen nahe vor den 
Augen gestellt zu sein“ (Georg Johann Kohl: „Reisen im Inneren von 

Russland und Polen“, Dresden–Leipzig, 1841). Daher – aus dem 

westlichen Osten – kam Franzos Ende der 1880er Jahre nach Berlin. 
Nach ihm kamen, etwa 60 bis 80 Jahre später, weitere Autorinnen und 

Autoren aus Ostgalizien, sie kamen insbesondere aus Czernowitz und 

sind mit ihren Werken inzwischen zur deutschsprachigen Literatur des 
20. Jahrhunderts: Rose Ausländer, Paul Celan, Gregor von Rezzori, 

Alfred Gong, Selma Meerbaum-Eisinger, Erwin Chargaff und Joseph 

Roth, aus dem nicht so fernen Brody, und noch viele andere. Die 
ritterlichen Geister vom Geist fanden sich in alle vier Winde verstreut: 

Paris, New York, Bukarest, Sowjetunion. Sie waren zeitig ausgereist, im 

letzten Augenblick geflohen oder umgekommen, nur wenige der 
Literaten überlebten in Bukarest und noch weniger in Czernowitz. Die 

Lyrikerin Rose Ausländer überlebte in einem Kellerversteck, der 

jiddische Schriftsteller Josef Burg kehrte erst Ende der 50er Jahre nach 
Czernowitz zurück. Im Jahre 2007 sind sie in einem umfangreichen 

deutschsprachigen Sammelband unter dem programmatischen Titel 

„Literaturstadt Czernowitz“ fachkundig von Petro Rychlo ediert und am 
Ort ihrer Herkunft wieder zusammengeführt worden. Eine Edition, die 

vom Bukowina-Zentrum (mit Unterstützung der Deutschen Botschaft in 

Kiew, der Robert-Bosch-Stiftung und der Georg-Drozdowski-
Gesellschaft in Klagenfurt) veröffentlicht wurde. 

Die so merkwürdig hell aus der karpatischen Gegend 

hervorleuchtende Stadt war in der Nachkriegszeit in Vergessenheit 
geraten. Nur in der DDR sind seit den 1950er Jahren erstaunlich viele 

Ausgaben der Bücher von Karl Emil Franzos erschienen – oft in 

mehreren hohen Auflagen. Das scheint ein bisher kaum untersuchter 
Aspekt der Franzos-Rezeption zu sein. Im Westen, und im übrigen 

deutschsprachigen Raum, wurde z. B. erst 1979 sein Roman „Der 

Pojaz“ von Jost Hermand neu herausgegeben, obwohl in 
Westdeutschland, als der Georg-Büchner-Preis 1960 an Paul Celan 

verliehen wurde, der Name Franzos schon an herausragender Stelle 

genannt wurde, als Celan von der Landschaft sprach, aus der er kam, in 



Питання літературознавства / Pitannâ lìteraturoznavstva / Problems of Literary Criticism  /№ 112/ /2025/ 

13 

der „Menschen und Bücher“ lebten, einer Landschaft, die nach und nach 
zu einem Synonym für einen besonderen Teil der südosteuropäischen 

Literatur wurde – die Bukowina, das Buchenland. …und wie schwingt in 

diesem Namen das ferne Wien mit und das Konzentrationslager 
Buchenwald.  

 

VON WIEN NACH BERLIN 

Für den im Revolutionsjahr 1848 Geborenen wurde sein mehr oder 

weniger freiwillig eingeschlagener „deutscher“ Weg zu Beginn ein 
regelrechter Erfolgsweg. Er konnte als Journalist und Autor von den 

Publikationen und Vorträgen seiner Geschichten und Berichte aus 

„Halb-Asien“ bereits als junger Mann leben. An der Universität Graz 
soll er der erste Student jüdischer Abstammung gewesen sein. Wie schon 

sein germanophiler Vater schloss er sich einer deutschen Burschenschaft 
an und verkündete seinen Landsleuten den Segen deutscher Kultur, die 

nach seiner Ansicht im „Sumpf“ ihrer Ghettoexistenz zu verkommen 

drohten. Er sah sich stets als einen späten Aufklärer, als Lichtbringer, 
wie schon seine Vorfahren, wenn auch auf andere Weise, die als 

„Lichtzieher“ (Wachsfabrikanten) aus Frankreich in den Osten 

gekommen sind.  
Franzos verließ schließlich das sich antisemitisch gebärdende Wien 

seiner Zeit und zog 1887 nach Berlin, wo sich aber ebenfalls bald 

Ernüchterung bei ihm einstellte. Glaubte er doch an ein ganz anderes 
Deutschland, einer Kultur der „selbstlosen deutschen Art“. Jetzt aber 

hörte er ganz andere Töne und kam zu der Erkenntnis: „Welches Volk... 

soll auf Dauer gesund bleiben, wenn ihm unablässig dieses 
Hurrahgeschrei von seiner eigenen Herrlichkeit und der Erbärmlichkeit 

aller anderen Völker die Ohren füllt?!“ …notierte Franzos im Berlin der 

1890er Jahre. Der auch hier sich fremd fühlende Schriftsteller, er traf 
damit die vorherrschende Tonlage des Kaiserreichs. 

Als etwa Vierzigjähriger war er dort angekommen, wohin er als 

junger Mann schon immer gewollt hatte: ins vermeintliche „Paradies 
Deutschland“. Wie viele andere Ostjuden zwischen Don und Donau 

hatte auch er vom Deutschland der Geistesritter Schiller, Goethe und 

Lessing, Kant, ja, auch Mendelssohn geträumt. Franzos, dessen 
Vorfahren, spaniolische Juden, vor der Inquisition geflohen sind und 

über Holland und Frankreich nach Ostgalizien gekommen waren, 



Oskar Ansull / Balancen eines Zweigeistes: Karl Emil Franzos 

14 

besuchte in Czernowitz (auf Geheiß seines früh verstorbenen Vaters) das 
deutsche Gymnasium und ist in einem heute kaum nachvollziehbaren 

„Gefühlspluralismus“ der Czernowitzer Kultur aufgewachsen. 
 

JUDE UND DEUTSCHER ZUGLEICH 

„Du bist deiner Nationalität nach kein Pole, kein Ruthene, kein 
Jude – du bist ein Deutscher, aber deinem Glauben nach bist Du ein 

Jude“, prägte der Vater dem Sohn Karl Emil ein, als der noch keine drei 

Käse hoch war. Diese vertrackte, jegliche Identität aufhebende Dialektik 
bestimmte das Leben des Schriftstellers, der zu den vergessenen 

deutschsprachigen Autoren des 19. Jahrhunderts zählt. Auf ihn 

hinzuweisen, seine Arbeit zu würdigen, zumindest seinen besten Roman 
„Der Pojaz“ von 1905 zu entdecken, ist stets „wohlgetan“ (Hanjo 

Kesting, Norddeutscher Rundfunk). Es ist der wohl erste 
Entwicklungsroman in der deutschsprachigen Literatur, der die 

Geschichte eines im galizisch-jiddischen Stetl aufwachsenden Jungen 

erzählt, der Schauspieler werden will und dafür die deutsche Sprache 
lesen und sprechen können muss. Sender Glatteis, so heißt der Junge, der 

Pojaz des Romans, der heimlich die verbotene, deutsche Sprache erlernt, 

ja, der darin schon vorangeschritten ist, und auf der Suche nach einem 
richtigen aufgeschriebenen Stück auf Lessings dramatisches Gedicht 

„Nathan der Weise“ stößt und es zu lesen und zu verstehen versucht. Nie 

vorher und nie nachher ist eine solche Szenerie in dieser Intensität 
beschrieben worden, die Aufklärung und das Assimilationsbestreben aus 

dieser Sicht zusammenführt, denn in einem ostgalizischen Stetl war es 

für einen jüdischen Jungen eine Todsünde deutsch zu sprechen, 
geschweige es auch noch lesen zu können. 

Neben Victor Klemperer, der den Roman außerordentlich schätzte, 

finden sich seither etliche Liebhaber dieser inzwischen mehrfach 
veröffentlichten „Geschichte aus dem Osten“. Der Schriftsteller Peter 

Härtling empfiehlt den Roman „Der Pojaz“ als einen  
 

Entwicklungsroman gegen das übliche Muster, denn dieser Pojaz 
strebt nicht, wie etwa Anton Reiser, ins bürgerliche Leben, erhöht nicht, 
wie der Bürgersohn Wilhelm [Meister], durch Heirat seinen Stand. Er 
entwickelt sich allein aus einem Widerstand, den er sich „Stück für Stück“ 
auslegt und mit dem er sich unentwegt „aufs Spiel“ setzt... er meistert 
mehr als Wilhelm. Er bleibt bei sich, obwohl er sich verlässt.  
 



Питання літературознавства / Pitannâ lìteraturoznavstva / Problems of Literary Criticism  /№ 112/ /2025/ 

15 

Es ist ein früher Roman über das Scheitern einer erhofften jüdisch-

deutschen Kultursynthese oder gar -symbiose. Der Bildungsgang der 

Aufklärung, den Sender Glatteis, der Pojaz, geht, ist von vornherein 

verflochten mit tödlichen Keimen. Er lernt, entgegen rabbinischen 

Verbots, die deutsche Sprache, lernt sie auf einem Friedhof, ein 

Unterricht unter freiem Himmel und auch noch durch einen 

österreichischen Trainsoldaten, der nach Ostgalizien strafversetzt worden 

ist. Zudem vertieft er sein Deutschstudium in einer nach Moder und 

Zerfall riechenden Klosterbibliothek, wo er Lessings dramatisches 

Nathan-Gedicht gefunden hat. Schließlich erkrankt Sender an einer 

Lungenentzündung, die er sich in der feuchtkalten Bibliothek zugezogen 

hat und stirbt daran. Franzos lässt seinen Pojaz folglich zum Ende des 

Romans resümieren: „Da hab‘ ich da einen bunten Flecken auf meinen 

Kaftan geheftet und dort einen – wie ich sie eben bekommen konnte, aber 

ein deutscher Rock ist es nicht geworden...“, und sagt es im Grunde auch 

zu sich selber, dem doch überall Fremden. 
 

GEGEN DEN DEUTSCHEN CHAUVINISMUS 

Dies FREMDSEIN wird in einem der Nachrufe zum Tod des 

Schriftstellers und Herausgebers sichtbar und auf den Punkt gebracht: 

„Er hat sich nie recht den Berlinern assimiliert. Er tauchte in der 
Berliner Schriftstellerwelt selten auf, war nie zu sehen, wo das 

literarische tout Berlin sich versammelte“ (Eugen Isolani, Nachruf in 

„Kleine Presse“, Frankfurt a.M., 1904). 
Franzos, der schon als Jura-Student in Graz und Wien einer 

großdeutschen Lösung anhing, distanzierte sich schließlich von seinen 

Aktivitäten in dieser Hinsicht, auch als Publizist. In seiner Zeitschrift 
„Deutsche Dichtung“ bezog er Stellung gegen die sich breit machende 

Deutschtümelei und großdeutschen Chauvinismus. Er lebte fast 20 Jahre 
in Berlin, unterstützte in den letzten Lebensjahren die von Pogromen 

ausgetriebenen russischen Juden und starb in der Reichshauptstadt, wo 

der blühende Salon-Antisemitismus des Kaiserreichs den Ton angab und 
den Weg in eine Richtung wies, dessen Konsequenz Franzos erspart 

blieb. Sein Grab findet sich unversehrt auf dem wohl größten jüdischen 

Friedhof Europas in Berlin-Weißensee. Ach ja, Weißensee, weiß, die 
Farbe, über die Franzos schrieb: „In diesem Morast gedeiht keine Kunst 



Oskar Ansull / Balancen eines Zweigeistes: Karl Emil Franzos 

16 

mehr und keine Wissenschaft, vor allem aber kein weißes Tischtuch mehr 
und kein gewaschenes Gesicht“.  

Franzos sagt es klar und deutlich: „Ich wünsche den Osten weder 

‘germanisirt‘ noch ‘gallisirt‘ – beileibe nicht!“. Dies in seinen Büchern 

zu betonen, wurde der Schriftsteller, Journalist und Herausgeber nicht 

müde, aber: „Ich wünsche ihn blos cultivirter, als er derzeit ist, und sehe 

keinen anderen Weg dazu, als wenn sich der Einfluß und die willige 

Pflege westlicher Bildung und westlichen Geistes steigern“. Ist, wenn es 

um Franzos geht, kritisch von „deutscher Kulturmission“ die Rede, wird 

der Blick auf diesen Autor zu Unrecht verengt, wenn es heißt, er habe 

seinen Landsleuten lediglich fremde Kultur „überstülpen“ wollen. Dies 

greift zu kurz, zumal wenn in seinen Schriften vor eindeutigem 

„postkolonialem Gedankengut“ gewarnt wird. Gewiss, Franzos bietet 

mit dem Begriff „Halb-Asien“, hier „Zivilisation“ und dort „Barbarei“, 

nebst anderen (journalistischen) Bemerkungen, reichlich Angriffsfläche – 

aber mehr aus der Anhöhe heutiger Sicht. Es ging dem Mann des 

19. Jahrhunderts, der sich als ein Spätaufklärer begreift, im Kern um 

„Kunst, Wissenschaft, Bildung“ und „Gesittung“. Aber gegen Ende der 

1890er Jahre beginnt er selbst an seinen Thesen zu zweifeln.  

Insbesondere in den literarischen Texten, in den Erzählungen und 

Romanen, wird deutlich, dass Franzos seine Landsleute liebte, bei aller 

Ambivalenz. Als etwa hundert Jahre später der ukrainische Autor Juri 

Andruchowytsch
2
 seinen Vater fragte, der in den Ferien am Schwarzen 

Meer einen Roman von K. E. Franzos las, wer denn dieser Autor sei, 

antwortete sein Vater ihm nur: „Der liebt uns“. – Ein jüdisch-

französisch-galizisch-deutscher Autor liebt die Ukrainer!  

Franzos erhielt zwar in Czernowitz deutsche Bildung, promovierte 

in Graz zum Dr. Juris, arbeitete als Journalist in Wien, bereiste Europa, 

aber zuvor prägte ihn (fürs Leben!) der Beruf des Vaters. Der hat in 

München und Erlangen Medizin studiert und wusste, dass die Ursache 

vieler Krankheiten in den hygienischen Verhältnissen wurzelt. Der 

Mediziner wollte eigentlich in Deutschland bleiben, aber die Eltern 

seiner Braut Karoline bestanden darauf, dass er in Galizien als Arzt tätig 

werde.  

                                         
2
 Juri Andruchowytsch (Autor, geb. 1960 in der Westukraine) in einem Gespräch mit O. Ansull. 



Питання літературознавства / Pitannâ lìteraturoznavstva / Problems of Literary Criticism  /№ 112/ /2025/ 

17 

Karl Emil begleitet den Vater zu Krankenbesuchen in Czortkow, 
lernt die Lebensumstände der Bevölkerung kennen, sieht, wo „weißes 

Tischzeug, Bildung und Gesittung“ zu finden sind und wo nicht. Franzos 

beklagt stets die unhygienischen Zustände „Halb-Asiens“, verursacht 
durch Armut und Unwissenheit, fremdes und eigenes Verschulden. Er 

sagte: „…wer auf schmutzigen Tischtüchern isst, der gehört einem 

anderen Welttheil“ an, in diese Hinsicht meldet sich Franzos zu Wort. 
Hier musste für den Arztsohn die praktische Aufklärung ansetzen, die 

schließlich in Mitteleuropa zu entscheidenden Verbesserungen der 

Lebensqualität in Städten und Dörfern geführt hat.  
Neben Literatur, ob Schiller, Lessing oder auch Fontane (der sich 

einmal beklagt hat, dass in einem Hotel in Hannover der Nachttopf drei 

Tage vergessen worden sei, und den er dann sogleich durchs Fenster 
direkt auf die Straße entleert habe), neben Bildung und Presse, sind 

medizinische Versorgung und Hygienemaßnahmen zentraler Teil 

bürgerlicher Aufklärungskultur, für die Franzos das Bild vom „weißen 
Tischzeug“ findet. Germanisten, Philologen oder Literaturwissenschaftler 

übersehen diesen Zusammenhang leicht.  

Dies weiße Tischtuch überspannte und -zog seine Fäden als 
zerschlissenes Totenlaken schon längst den Morast idealisierten 

Bürgertums. Franzos muss das in den letzten Lebensjahren geahnt haben. 

Er sprach in einer Umfrage von „Miasmen“, die nicht nur Erdgräbern 
entsteigen. Der Zweigeist und Tendenzschriftsteller Franzos hoffte, dass 

es den Menschen im „seltsamen Zwielicht“ des Ostens einmal besser 

gehe, im aufklärerischen Sinne, leidenschaftlich, ambivalent, 
kämpferisch, bisweilen mit verletzendem Witz.  

 

DIE WURZEL JESSE 

Die immer wieder thematisierte (mehr oder weniger angestrebte) 
Kultursynthese oder Kultursymbiose von jüdischer und deutscher Kultur 

wird gern mit dem Bild einer Wurzel verglichen. Martin Buber prägte 

dafür den Begriff der „Doppelwurzel“ bzw. der „doppelten Wurzel des 
Daseins“, eine unter deutsch-jüdischen Intellektuellen seitdem oft 

verwendete Selbstbeschreibung. Auch Margarete Susman spricht (1925 

in Martin Bubers Zeitschrift „Der Jude“) „von der einheitlichen 
Doppelwurzel“ in einer „von Nation und Religion gegebene(n) 

Fremdheit im Irdisch-Geschichtlichen“. Das Wurzel-Bild schreibt sich 



Oskar Ansull / Balancen eines Zweigeistes: Karl Emil Franzos 

18 

bis zu Paul Celan fort, der daraus 1963 schlussendlich eine bodenlose 
Entwurzelung macht, er spricht von „Niemandes Wurzel. Nur noch in 

der Luft, da bleibt deine Wurzel, da, als die Wurzel Jesse…“. „Die 

Niemandsrose“ (1963). Diese Wurzel ist bei Celan auch als Umkehrung 
zu lesen, als Eingedenken an die blutigen Verfolgungen.  

Ansätze zu einer deutsch-jüdischen Kultursynthese, wenn sie 

zudem einseitig bleiben, müssen oder mussten scheitern, blieben nur 
gutgemeinte Ansätze zu notwendiger Vielfalt, die untergründig schon 

seit Jahrhunderten im deutschen Sprachraum wirkt, zum geistigen 

Bestand überhaupt gehört, aber bisher nicht ins allgemeine Bewusstsein 
gedrungen ist, dazu trugen nicht nur die Verbrechen in der jüngeren 

deutschen Geschichte bei, sie wirken aber immer noch nach.  
 

Zweigeist. Karl Emil Franzos (2005). Ein Lesebuch von O. Ansull. Potsdam : 

Deutsches Kulturforum östliches Europa, 333 S. [Mit CD: „Karl Emil 

Franzos. Ein bunter Flecken am Kaftan“. NDR-Produktion]. 

Franzos, K. E. (2012). Namensstudien / Études de noms. Zweisprachige Ausgabe, 

hrsg. von O. Ansull, übersetzt von A. Lüthi, Hannover : Hohesufer.com, 

160 S. [Mit ausführlicher Bibliographie]. 

Ansull, O. (2014). Weißes Tischzeug. In: Franzos, K. E. Von Wien nach 

Czernowitz. „Aus Halb-Asien“. Hannover : Hohesufer.com, S. 41–44. 

Ansull, O. (2018). Aspekt einer schwierigen Identität. Karl Emil Franzos, Walter 

Benjamin, Ludwig Strauß, Paul Celan. Sinn und Form, H. 1, S. 134–136.  

Ansull, O. (2022). „Der Pojaz“ von K. E. Franzos. In: Beutin, H., Böttcher, H.-E. 

und Hornschu, F. (hrsg.). Von der Bedeutung der Vielfalt und ihrer 

Zerstörung (1933 bis 1945). Oder: Ansätze einer deutsch-jüdischen 

Kultursynthese und ihre Feinde. Dähre : Ossietzky, S. 50–61. 

 

БАЛАНСИ ДВОЇСТОГО ДУХУ: КАРЛ ЕМІЛЬ ФРАНЦОЗ 
 

Оскар Анзуль 

Ansull@gmx.de 

Письменник, поет, редактор, рецитатор 

Берлін, Німеччина 

 

Анотація. Досліджено творчість німецькомовного письменника другої 

половини XIX століття Карла Еміля Францоза (1848–1904), який походив зі 

Східної Галичини і виростав у Чернівцях. Він намагався збалансувати свою 

єврейсько-німецьку ідентичність, прагнучи досягти певного культурного 

синтезу. Аспекти цієї складної ідентичності особливо простежуються у його 

mailto:Ansull@gmx.de


Питання літературознавства / Pitannâ lìteraturoznavstva / Problems of Literary Criticism  /№ 112/ /2025/ 

19 

біографії та деяких творах – як, наприклад, в есеї „Ein Culturfest“ («Свято 

культури»), написаному з нагоди заснування Чернівецького університету, та в 

романі „Der Pojaz“ («Блазень»). Хоча після своєї смерті письменник не уник 

часткового забуття, його визнано піонером німецько-єврейської літератури 

Східної Галичини та Буковини, представниками якої нині вважаються такі 

відомі німецькомовні автори XX століття, як Роза Ауслендер, Пауль Целан, 

Ґреґор фон Реццорі, Альфред Ґонг, Зельма Меербаум-Айзінґер, Ервін 

Чаргафф, Сома Морґенштерн і Йозеф Рот. Майже 20 років Францоз прожив у 

Берліні, підтримував російських євреїв, вигнаних погромами з насиджених 

місць, і помер у столиці Рейху, де основний тон задав салонний імперський 

антисемітизм. Своєю творчістю Францоз указав шлях у напрямку, наслідків 

якого самому письменнику вдалося уникнути. Його могила знаходиться на, 

ймовірно, найбільшому єврейському цвинтарі в Європі – Берлін-Вайсензее. 

Спроби німецько-єврейського культурного симбіозу, навіть якщо вони 

залишалися однобічними, були лише доброзичливими підступами до 

необхідного розмаїття, яке в німецькомовному світі діяло століттями, але 

тривалий час не проникало в загальну свідомість. 

Ключові слова: Францоз; ідентичність; Галичина; Буковина; баланс; 

німецько-єврейський культурний симбіоз; культурне розмаїття. 

 

BALANCES OF A DUAL SPIRIT: KARL EMIL FRANZOS 
 

Oskar Ansull 

Ansull@gmx.de 

Writer, Poet, Editor, Reciter 

Berlin, Germany 

 

Abstract. The article is devoted to the work of the German-language writer 

of the second half of the nineteenth century Karl Emil Franzos (1848–1904), who 

originated from Eastern Galicia and grew up in Chernivtsi. He sought to balance his 

Jewish-German identity, striving to achieve a certain cultural synthesis. Aspects of 

this complex identity are especially evident in his biography and in some of his 

works – for example, in the essay Ein Culturfest (“A Festival of Culture”), written 

on the occasion of the founding of Chernivtsi University, and in the novel Der 

Pojaz (“The Jester”). Although after his death the writer did not avoid partial 

oblivion, he is considered a pioneer of German-Jewish literature in Eastern Galicia 

and Bukovyna. Today, representatives of this tradition include such well-known 

twentieth-century German-language authors as Rose Ausländer, Paul Celan, Gregor 

von Rezzori, Alfred Gong, Selma Meerbaum-Eisinger, Erwin Chargaff, Soma 

Morgenstern, and Joseph Roth. Franzos lived in Berlin for nearly twenty years, 

supported Russian Jews expelled from their homes by pogroms, and died in the 

capital of the Reich, where salon-style imperial antisemitism set the dominant tone. 

mailto:Ansull@gmx.de


Oskar Ansull / Balancen eines Zweigeistes: Karl Emil Franzos 

20 

Through his work, Franzos pointed the way toward developments whose 

consequences the writer himself managed to avoid. His grave is located in what is 

probably the largest Jewish cemetery in Europe – Berlin-Weißensee. Attempts at a 

German-Jewish cultural symbiosis, even when they remained one-sided, were 

merely benevolent approaches to the necessary diversity that had functioned in the 

German-speaking world for centuries but for a long time failed to penetrate general 

consciousness. 

Keywords: Franzos; identity; Galicia; balance; Bukovyna; German-Jewish 

cultural simbiosis; cultural variety. 

 

Suggested citation 

Ansull, O. (2025). Balancen eines Zweigeistes: Karl Emil Franzos. Pitannâ 

lìteraturoznavstva, no. 112, pp. 7–20. http://doi.org/10.31861/pytlit2025.112.007 

 

Стаття надійшла до редакції 18.09.2025 р. 

Стаття прийнята до друку 5.11.2025 р. 

 

 
 
 
 

http://doi.org/10.31861/pytlit2025.112.007

