
Питання літературознавства / Pitannâ lìteraturoznavstva / Problems of Literary Criticism  /№ 112/ /2025/ 

213 

http://doi.org/10.31861/pytlit2025.112.213 
УДК 821.112.28-1Ман.09:81’246(477.85) 

 

CZERNOWITZ, ITZIK MANGER,  
UND DIE JIDDISCHE LITERATUR  

IN MULTIKULTURELLEM KONTEXT1 
 
 

Astrid Starck-Adler 
orcid.org/0000-0002-3153-5329 

astrid.starck@uha.fr 
Prof. Em. Dr. 

Universität des Oberelsass 
Mülhausen, Frankreich 

 
Zusammenfassung. Czernowitz, die Hauptstadt der Bukowina, 

gilt seit langem als multikulturelles (oder besser gesagt, 
multiethnisches) und mehrsprachiges Paradies. Als Mikrokosmos im 
Makrokosmos der österreichisch-ungarischen Monarchie, zu der die 
Bukowyna bis 1918 gehörte, hat diese Region eine turbulente Geschichte 
erlebt – sie war österreichisch, rumänisch sowjetisch und seit 1991 Teil 
der unabhängigen Ukraine. Während der Monarchie lebten hier 
Deutsche, Ruthenen (Ukrainer), Rumänen, Polen, Armenier, Juden und 
andere Minderheiten, die eines gemeinsam hatten: Sie kämpften für ihre 
Rechte und die Anerkennung ihrer Sprache. 1908 fand hier die 
Weltkonferenz über die jiddische Sprache statt, an der die berühmten 
jüdischen Schriftsteller Yitzhak Leibush Peretz, Sholem Asch und Avrom 
Reisen teilnahmen. Czernowitz war Heimat der deutschsprachigen 
Dichter Rosa Ausländer und Paul Celan. Einer der berühmtesten 
jüdischen Dichter des zwanzigsten Jahrhunderts wurde ebenfalls hier 
geboren: Itzik Manger (1901–1969). Damals war Czernowitz eine Insel 
westlicher Kultur, auf der Deutsch gesprochen wurde. Manger begann 
auch, seine ersten Gedichte auf Deutsch zu schreiben. Später zog er ins 
rumänische Iași, das die Wiege des jiddischen Theaters war. Der 
berühmte Autor und Interpret jüdischer Lieder, Velvel Zbarger, der 
Vater des jüdischen Theaters, Abraham Goldfaden, traten hier oft auf. 

                                         
1
 Dies ist eine ergäntze Fassung des französischen Artikels « Multiculturalisme et multilinguisme 

à Czernowitz. L’exemple d’Itzik Manger » (Starck-Adler 2007). 

______________________________________ 
© Astrid Starck-Adler, 2025 

http://doi.org/10.31861/pytlit2025.112.213
https://orcid.org/0000-0002-3153-5329
mailto:astrid.starck@uha.fr


Astrid Starck-Adler / Czernowitz, Itzik Manger, und die jiddische Literatur in multikulturellem Kontext 

214 

Manger entwickelte sein poetisches Werk an der Schnittstelle von drei 
Kulturen: der deutschen, der jiddischen und der zigeuneischen. Seine 
Lieblingsgattung war die Ballade, die er schon vor der Katastrophe 
meisterte. Seine Gedichtsammlungen „Schtern ojfn dach“ („Sterne über 
dem Dach“, 1929) und „Lamtern in wint“ („Lampen im Wind“, 1933) 
wurden später nur um wenige Gedichte aus der Sammlung „Schtern in 
schtojb“ („Sterne im Staub“, 1967) ergänzt. Der jiddische „Troubadur“ 
Itzik Manger ist ein großartiges Beispiel für Multikulturalismus. Die 
unerschöpfliche Quelle seiner Arbeit waren auch die Bibel, griechische 
und germanische Mythen, die er als Ausgangspunkt für endlose 
Metaphern und Metamorphosen nutzte. 

Schlüsselworte: Czernowitz; Multinationalität; Iași; Jiddisch; Itzik 
Manger; Ballade; Multikulturalismus. 
 

Czernowitz
2
, die Hauptstadt der ehemaligen Bukowina, war laut 

Paul Celan „eine Gegend, in der Menschen und Bücher lebten“ (Celan 
1983: S. 185). Die Stadt galt lange Zeit als multikulturelles (oder besser 

multiethnisches)
3
 und mehrsprachiges

4
 Paradies. Als Mikrokosmos im 

Makrokosmos der österreichisch-ungarischen Monarchie, zu der sie bis 
1918 gehörte, erlebte die Bukowina ein bewegtes Schicksal. Bis zum 

Ende des Zweiten Weltkriegs gehörte sie zu Rumänien. Dort wurde fast 

die gesamte jüdische und Roma-Bevölkerung vernichtet. Danach wurde 
die Region in die Sowjetunion eingegliedert und ist seit 1991 Teil der 

unabhängigen Ukraine. Die vorherrschende idyllische Sichtweise ist eine 

rückblickende, denn es gab durchaus auch Konflikte (vgl. Cordon und 
Kusdat 2002; Heymann 2003). Zur Zeit der Monarchie lebten dort 

Deutsche, Ruthenen (Ukrainer), Rumänen, Armenier, Juden und andere 

Minderheiten, wie die „Huzulen“ und die „Hajdamaken“, die von Karl 
                                         
2
 Die Stadt hat mehrere Namen: Chernivtsi (Ukrainisch), oder aber Cernauti, Chernovtsy, 

Chernovitse, Chernovitsy, Chernovitz, Czerniowce, Czernowitz. 
3
 Vgl. Emanuel S. Goldsmith: “Czernowitz was […] an ideal location for the Conference because 

it symbolized the multinational character of the Austrian empire. The city was populated by 

Germans, Ruthenians, Ukrainians, Rumanians, Jews and other groups, all engaged in the struggle 

for national minority rights, which included the recognition of their respective languages. Jews 

and Rumanians got along well together in Bukovina, which for a time was called the “Eldorado 

of the Jews”. The Jews of Bukovina actually had de facto recognition as a nationality group. 

Czernowitz had had a Jewish mayor several times, and its representative in the Reichsrat at the 

time of the Conference was a Jew who consciously followed a Jewish policy, Benno Straucher” 

(Goldsmith 1987: S. 184). 
4
 Vgl. Rose Ausländer und ihr Gedicht „Bukovina II“: „Viersprachig verbrüderte/ Lieder“, oder 

auch das Gedicht „Czernowitz“: „Vier Sprachen/ verständigen sich/ verwöhnen die Luft“. 



Питання літературознавства / Pitannâ lìteraturoznavstva / Problems of Literary Criticism  /№ 112/ /2025/ 

215 

Emil Franzos (1848–1904) unter dem gemeinsamen Nenner „Halb-
Asien“ zusammengefasst wurden (Franzos 1876). Sie alle hatten eines 

gemeinsam: Sie kämpften für ihre Rechte und die Anerkennung ihrer 

Sprache (vgl. Franzos 1882). Dass Deutsch in dieser mehrsprachigen 
Region die Verwaltungs- und Amtssprache war, lag daran, dass die 

österreichische Verwaltung seit Ende des 18. Jahrhunderts eine 

hegemoniale Politik der Germanisierung im Osten verfolgte. Rose 
Ausländer (geboren Rosalie Beatrice Scherzer, 1901–1988) bemerkte 

dazu humorvoll, dass „der Karpfen in fünf Sprachen stumm war“. Daher 

wurden dort deutschsprachige Kolonien gegründet und deutschsprachige 
Juden ermächtigt und ermutigt, sich dort niederzulassen: 

 

Die Juden Österreich-Ungarns lernten und lasen mit großer Freude 

Deutsch. In den überwiegend slawischen Gebieten waren sie ein Faktor 

der Germanisierung, haben dennoch nicht aufgehört, Juden zu sein. Ein 

erfahrener deutscher Kulturimperialismus hat die Juden weit über die 

Grenzen Deutschlands und Österreich-Ungarns hinaus für seine eigenen 

Zwecke benutzt
5
. 

 

Diese Vorherrschaft des Deutschen war nichts Neues. Sie entsprach 
der jüdischen Aufklärung, der Haskalah, die am Ende des 

18. Jahrhunderts die Emanzipation des als obskurantistisch geltenden 

Jiddischen zugunsten der Assimilation an das Deutsche befürwortete. 
Das Deutsche war neben dem Hebräischen als Kultursprache anerkannt. 

Die deutsche Übersetzung der Bibel durch den Philosophen Moses 

Mendelssohn (1729–1786) erschien in hebräischer Schrift
6
. Im 

19. Jahrhundert tauchte die Figur des assimilierten, aus Mitteleuropa 

stammenden und Deutsch sprechenden Juden in der Literatur unter der 

Bezeichnung „Daitsch“ auf. Sie wurde von den traditionellen, 

                                         
5
 Itzik Manger: „Jidn un di daitschische kultur“: „Di jidn fun der estraichisch-ungarischer imperje 

hobn […] geschmak gelernt un gelejent daitsh. In ojsschlislech slawische teritorjes senen sej 

gewen der eintsiker germanisirndiker faktor. Sej sajnen, cholile, nit geworn ojs jidn, ober a 

geniter daitschischer kultur-imperialism hot di jidn ojsenutst far sajne tswekn bis wajt ariber di 

grenetsn fun dajschland un der estrajchischer imperje“ (Manger 1980: S. 403–404). Deutsche 

Übersetzung: „Itzik Manger und die deutsche Kultur“ (1961). Link zum jiddischen Original: 

https://www.yiddishbookcenter.org/collections/yiddish-books/spb-nybc200742/manger-itzik-

shriftn-in-proze. Übersetzung aus dem Jiddischen: O. A., Oktober 2016. 
6
 Moses Mendelssohn: Übersetzung des Pentateuchs/der Torah und der Psalmen ins Deutsche, 

1783 (Blöcker 2015). 

https://www.yiddishbookcenter.org/collections/yiddish-books/spb-nybc200742/manger-itzik-shriftn-in-proze
https://www.yiddishbookcenter.org/collections/yiddish-books/spb-nybc200742/manger-itzik-shriftn-in-proze


Astrid Starck-Adler / Czernowitz, Itzik Manger, und die jiddische Literatur in multikulturellem Kontext 

216 

orthodoxen Juden, den Mitnagdim – den Gegnern des Chassidismus – 
sowie von den Chassidim – den Mystikern und Pietisten – bekämpft. 

Karl Emil Franzos (1848–1904) schuf ein literarisch-ethnologisches 

Werk, in dem er über die komplexe Problematik und Beziehung 
zwischen den Völkern in diesem Teil der Monarchie berichtet (vgl. 

Rychlo 2002). Er interessierte er sich für die verschiedenen Minderheiten 

und sammelte ihre Geschichten. Er wurde in eine jüdische Familie 
hineingeboren, allerdings nicht in Czortkow wie üblicherweise 

angegeben, sondern in Podolien an der russischen Grenze, aufgrund 

eines Aufstands. Sofort nach der Entbindung kehrte seine Mutter nach 
Czortkow (Chortkiv) zurück, wo die Familie ansässig war. In diesem 

jiddischsprachigen Schtetl hat Hugo von Hofmannsthal (1874–1929) 

sehr wahrscheinlich ein jiddisches Theaterstück von Schomer (Nahum 
Meïr Schaikewitz, 1849–1905)

7
. Als Anhänger der Aufklärung und 

begeisterter Schiller-Bewunderer schrieb der mehrsprachige Franzos auf 

Deutsch. Er verfasste auch jüdische Novellen und Romane, die alle in 
einem Schtetl spielen, sowie Leopold Komperts (1822–1886) 

Ghettogeschichten (1866), Berthold Auerbachs (1812–1882) 

Schwarzwälder Dorfgeschichten (1842–1880) und Leopold von Sacher-
Masochs (1836–1895) jüdische Geschichten, Jüdisches Leben in Wort 

und Bild (1891)
8
. Sie sind das deutsche Pendant zur jiddischen Schtetl-

Literatur von Mendele Moicher Sforim (Scholem Jankew Abramowitsch, 
1836–1917) und Scholem Aleichem (Scholem Jankew Rabinowitsch, 

                                         
7
 In diesem Städtchen sah Hofmannsthal im Sommer 1898 wahrscheinlich die jiddische 

Aufführung eines Theaterstücks von Schomer (mit bürgerlichem Namen Nochem Meyer 

Schaikewitsch, 1846–1905), Der tsveyter Homen. Verfasser von 200 Romanen und 

40 Theaterstücke gilt Schomer bis heute als trivialer Schriftsteller und Autor von „Schund-

Literatur“, wobei die heftigsten Angriffe von Scholem Alejchem kamen. Sophie Greis-Pollack, 

die Schomer-Spezialistin und Forscherin am Dov-Sadan-Institut der Hebräischen Universität 

Jerusalem, versucht, ihn in den historischen und kulturellen Kontext des 19. Jahrhunderts 

einzuordnen und ihm seine wichtige sozial-literarische Bedeutung zurückzugeben. Hofmannsthal 

berichtet in einem unveröffentlichten Brief an seine zukünftige Frau Gerty Schlesinger von 

seinem Abend. Diese Information habe ich vom Forscher Konrad Heumann (Freies Deutsches 

Hochstift, Frankfurt am Main), der für die kritische Mitherausgabe der Gesammelten Werke 

Hofmannsthals verantwortlich ist; er fragt sich, ob dieses Stück einen Einfluss auf das von 

Hofmannsthal für das Theater von Felix Salten geschriebene Stück Der Schüler (1900–1901) 

hatte, in dem Figuren wie der Rabbi, der Talmudschüler („Bocher“), Esther usw. auftreten. 
8
 Leopold von Sacher-Masoch: Jüdisches Leben in Wort und Bild. URL: 

https://www.gutenberg.org/files/54440/54440-h/54440-h.htm 

https://www.gutenberg.org/files/54440/54440-h/54440-h.htm


Питання літературознавства / Pitannâ lìteraturoznavstva / Problems of Literary Criticism  /№ 112/ /2025/ 

217 

1859–1916)
9
. Wie alle erwähnten Schriftsteller wünschte er für alle 

Zugang zu Bildung und Kultur als Schlüssel zur Emanzipation. In 

seinem posthum erschienenen Bildungsroman, Der Pojaz. Eine 

Geschichte aus dem Osten (1907) (Franzos 1907) drückt er seine 
kritische, maskilische (aufklärerische) Sichtweise auf das Schtetl am 

schärfsten aus
10

. Er ist das deutsche Gegenstück zum jiddischen Roman 

Dos chsidische/pojlische Jingl (Vilnius, 1896/9) (Linetzky 1921), der 
dem Verfasser Isaac Joel Linetzky (1839–1915) beinahe das Leben 

kostete, da er die traditionelle Bildung aufs heftigste kritisierte. Franzos 

war vor allem dafür bekannt, die gesammelten Werke von Georg 
Büchner als Erster auf Deutsch herausgegeben zu haben.  

Vom Multikulturalismus und der Mehrsprachigkeit in Czernowitz 

wurde auch die deutschsprachige Dichterin Rose Ausländer (Rose 
Scherzer, 1901–1988) sowie der deutschsprachige Dichter Paul Celan 

(Paul Pessach Antschel, 1920–1970) beeinflusst. In derselben Stadt 

wurde auch einer der berühmtesten jiddischen Schriftsteller des 
20. Jahrhunderts geboren: Itzik Manger (1901–1969). Seine Werke 

wurden teilweise von seinem Landsmann Alfred Margul-Sperber (1898–

1967), dem Herausgeber der ersten Gedichte der Rose Ausländer und 
Chefredakteur der Czernowitzer Zeitung, Czernowitzer Morgenblatt, 

herausgegeben. In Czernowitz fand 1908 die sogenannte Czernowitz-

Konferenz statt, auf der Jiddisch den Status einer Landessprache 
zuerkannt wurde und somit nach allen anderen Sprachen in die 

Sprachcharta der Doppelmonarchie aufgenommen wurde
11

. Die Wahl 

von Czernowitz als Veranstaltungsort erklärt sich durch die Lage der 
Stadt an der Grenze zwischen zwei Reichen, in denen das Jiddische eine 

Blütezeit erlebte: der Österreichisch-Ungarischen Monarchie (mit 

Galizien) und dem Russischen Reich (mit dem Ansiedlungsrayon, tchum 

                                         
9
 Mit diesen beiden Autoren hat die moderne jiddische Literatur des 19. Jahrhunderts begonnen. 

Mendele Moicher Sforim („Bücherverkäufer“) ist der Verfasser des Romans „Der Wunschring“ 

(1865), und Scholem Aleichem („Guten Tag“) des Romans, „Tewje der Milchmann“. 
10

 Hier eine wichtige Anmerkung: Ich bin Oskar Ansull, dem K. E. Franzos-Spezialisten, dankbar 

für den Hinweis auf den Grund, warum der Roman zu Lebzeiten des Autors nicht auf Deutsch 

veröffentlicht wurde. Nicht, wie immer wieder betont wird, weil er es nicht wollte, sondern weil 

der Vertrag mit Cotta nicht zustande kommen konnte. 
11

 Zur Bedeutung und den Auswirkungen der Konferenz von Czernowitz vgl. Emanuel S. 

Goldsmith (Goldsmith 1987: Anmerkung 1, S. 183–221). Vgl. Nathan Birnbaum, Die erste 

jüdische Sprachkonferenz Czernowitz 1908. Eröffnungsrede, 30. August 1908 (Birnbaum 1931). 



Astrid Starck-Adler / Czernowitz, Itzik Manger, und die jiddische Literatur in multikulturellem Kontext 

218 

hamojschew, in dem die Juden ansässig sein und arbeiten durften). Unter 
der Leitung von Nathan Birnbaum (1864–1937), einem jüdisch-

österreichischen Schriftsteller, Aktivist und Jiddischist, versammelte die 

Konferenz zahlreiche Schriftsteller, darunter den führenden Vertreter der 
modernen jiddischen Literatur, Jizchok Leibusch Peretz (1851–1915), 

den Romanautor und Dramaturg Scholem Asch (1880–1957) und den 

Dichter Awrom Reisen (1876–1953). Die Bedeutung der jüdischen 
Kultur in ihren verschiedenen Facetten prägte diese Stadt über 

Jahrzehnte hinweg. Tatsächlich „genossen die Juden seit der Verkündung 

der Verfassung vom März 1849 und vor allem seit dem Ausgleich von 
1867 fast alle bürgerlichen und staatsbürgerlichen Rechte“ (Heymann 

2003: Anmerkung 3, S. 206).  

Kommen wir zu Itzik Manger zurück, in dessen Werk die doppelte 
Kultur Deutsch- Jiddisch zum Ausdruck kommt. Auf den 

Sprachenwechsel zwischen Deutsch und Jiddisch, der in den Familien 

vorherrschte, wird auch vom dem 1932 in Czernowitz geborenen 
israelischen Schriftsteller Aharon Appelfeld (1932–2018) in seinem auf 

Hebräisch verfassten Buch „Geschichte eines Lebens“ beschrieben
12

. Es 

sei darauf hingewiesen, dass Appelfeld zwar nach seiner Auswanderung 
nach Israel nach dem Zweiten Weltkrieg beschloss, auf Hebräisch zu 

schreiben, diese Sprache jedoch selbst integraler Bestandteil der 

Mehrsprachigkeit der Bukowina war. Unabhängig davon, ob man Deutsch 
oder Jiddisch sprach, war Hebräisch in seiner modernen Form, dem Ivrit, 

als Sprache der Zionisten, oder in seiner alten Form, als Sprache für das 

Studium der Heiligen Schrift und Bücher präsent. Diese „sprachliche 
Vielfalt“ – die traditionelle Zweisprachigkeit Jiddisch/Hebräisch im 

Judentum, das gemeinsame Vorhandensein von Deutsch und Jiddisch 

sowie die Mehrsprachigkeit der Österreichisch-Ungarischen Monarchie – 
würde eine gesonderte Untersuchung erfordern. Der letzte Vertreter dieser 

Kultur war der jiddische Schriftsteller Josef Burg (1912–2009), der in 

Vischnitz geboren wurde und bis zu seinem Lebensende, mit Ausnahme 
der Kriegsjahre, in denen seine gesamte Familie umkam, dort lebte. Die 

Funktionsweise dieser doppelten Kultur ist interessant, denn sie spiegelt 

die Beziehungen zwischen der deutschen und der jiddischen Kultur seit 
deren Existenz wider. Tatsächlich existierten diese beiden Kulturen immer 

                                         
12

 Sippur Chajim (1999), deutsche Übersetzung 2005. 



Питання літературознавства / Pitannâ lìteraturoznavstva / Problems of Literary Criticism  /№ 112/ /2025/ 

219 

nebeneinander, sie lebten miteinander und beeinflussten sich gegenseitig. 
Parallel zur jiddischen Kultur, in die Itzik Manger hineingeboren wurde, 

wurde er seit seiner Kindheit von der deutschen Sprache und Kultur 

geprägt. So entsteht eine subtile Symbiose, die sich in einer Gattung 
manifestiert, für die der Autor eine besondere Vorliebe hegt und in der er 

sich auszeichnet: die Ballade. Wer ihm den Ehrentitel „Prinz der 

jiddischen Ballade“ verlieh, bleibt ungewiss (Manger 2012)
13

. Auf diese 
Gattung werden wir noch zurückkommen. 

Itzik Manger wurde 1901 als Isidore Helfer Retke Manger in 

Czernowitz geboren. Während im Zweiten Weltkrieg sein Bruder Note in 
Auschwitz ermordet wurde, konnte Itzik nur schwer von Paris nach 

London fliehen. 1958 ließ sich in Israël nieder und starb 1969 in Guedera. 

Obwohl seine Familie aus Ostgalizien, genauer aus Kolomea 
(Kolomyia)

14
 und der Umgebung (Stoptschet), stammte

15
, zählte Manger 

zu den rumänischen Schriftstellern. Dadurch konnte er eine dritter e 

Dimension in sein Werk einbringen: die Romani Kultur (Liptzin 1985)
16

. 
Er selbst sagte, dass er sich als Rumäne fühle und nur zufällig aus 

Czernowitz stamme. Sein Geburtsort war jedoch von entscheidender 

Bedeutung für das doppelte Erbe, von dem sein literarisches Werk zu 
Beginn profitierte. Als Manger geboren wurde, war Czernowitz eine Insel 

der Westlichkeit, auf der es von Vorteil war, Deutsch zu sprechen. Es war 

ein Zeichen der Zugehörigkeit zur Hauptstadt. In einer autobiografischen 
Schrift, in der Manger von seinen Besuchen in Stoptschet bei seinen 

Großeltern väterlicherseits berichtet, weist er auf diese Tatsache hin:  
 

Alle Juden und Jüdinnen des Schtetls hatten selbstverständlich 

Anspruch auf „ein paar tiefdeutsche Worte“ […] Unser „Student“ […] alle 

Juden mit einem „Guten Tag, Herr, was für ein schönes Wetter heute” und 

allen Jüdinnen des Schtetls gab er galant, wie es sich für einen 

Gymnasiasten aus der Hauptstadt gehört, „den Handkuss”
17

.  

                                         
13

 Rose Ausländer, „Reyzele“ wie er sie zärtlich nannte ,schreibt über ihn: „Die Schenke ist sein 

liebster Aufenthalt,/ Er küsst den goldnen Wein wie eine Braut/ Sein Rausch ist voller Wege wie 

ein Wald/ in dessen Dickicht ewiges Dunkel blaut“. 
14

 Itzik Manger: „Kinderjorn in Kolomej- (fun mein togbuch)“ (Manger 1980: S.437 ff.). 
15

 Itzik Manger: „Baj der Babe Taube in Stoptshet“ (Manger 1980: S. 452 ff.). 
16

 „Über Itzik Manger“, S. 359 ff. 
17

 Itzik Manger: „Jidn un di “daitschische kultur”“, (Manger 1980: S. 403). Die germanisierten 

Ausdrücke sind von mir hervorgehoben: „Far jedn jid un far jeder jidene in schtetl hot der 

plimenik gemust sogn “etleche tif-daitschische werter” […] dos “studentl” hot […] sich gegrist 



Astrid Starck-Adler / Czernowitz, Itzik Manger, und die jiddische Literatur in multikulturellem Kontext 

220 

Manger, der von Geburt an Jiddisch spricht, wächst in einem 

traditionellen kulturellen Umfeld auf
18

. Sein Vater, ein armer 

Schneider
19

, schreibt Gedichte: Er ist Autor eines Purimspiels
20

, eines 

jüdischen Karnevalsspiels, das er in Kreisen der Schneider aufführen 

lässt. Er vererbte seinem Sohn seinen Humor und seinen satirischen 

Geist
21

, während dieser von seiner Mutter, einer Sängerin und 

Geschichtenerzählerin, die Liebe zum Volkslied und zum Volksmärchen 

erbte, die seine poetische Ader nährten
22

. In Czernowitz, wo sich die 

Eltern niederlassen, besucht Manger zunächst die jüdische Schule – den 

Cheder –, dann die deutsche Grundschule und schließlich das deutsche 

Kaiserliche Gymnasium. 

Da er sich für Literatur und Theater begeistert, darf er hinter den 

Kulissen die Aufführungen des jiddischen Theaters von Abraham 

Axelrod (1887–1972) in Czernowitz verfolgen. Er erhält sogar den Titel 

eines Dichters, „dichter“, weil er Goethes Ballade „Der treue Eckart“ für 

die jiddische Bühne adaptiert (Der getrajer Ekart). Wir sehen, dass 

Manger bereits zu dieser Zeit als Vermittler zwischen der deutschen und 

der jiddischen Kultur fungierte. Er behielt diese Rolle bei und übersetzte 

später Büchners „Woyzeck“ für das „Jung Theater“ in Warschau, einer 

Stadt mit regem literarischem und künstlerischem Leben. Dort weilte er 

von 1928 bis 1938
23

.  

                                                                                                                                    
tsu jedn jid “Gutn tag, majn her, schenes weter hojte” un jeder […] jidene fun schtetl hot er 

galant, wi s’past far a gimnasist fun der grojser schtot, gesogt: “Kis di hand, gnedige frau”“. 
18

 „Die rumänische Volkszählung vom Dezember 1930 gibt Jiddisch als Muttersprache für 80 % 

der Juden in der Bukowina an“ (vgl. Heymann 2003: Anmerkung 4, S. 21).  
19

 Er hat Mühe, über die Runden zu kommen. Es kommt nicht selten vor, dass die Familie die 

Miete nicht bezahlen kann und nachts bei Wind und Nebel verschwindet. 
20

 Es handelt sich um die Inszenierung der Geschichte von Esther, der es gelingt, das jüdische 

Volk vor dem Massaker unter der Herrschaft des persischen Königs Ahasveros zu bewahren. 

Manger selbst schrieb später ein purimshpil, Di Megile (die „Rolle Esthers“), dessen Handlung in 

der Welt der Schneider und Schneiderlehrlinge Galiziens spielt. Zum purimshpil, das an das 

Fastnachtsspiel erinnert, siehe u. a. Jean Baumgarten (Baumgarten 1993: S. 443 ff.). 
21

 Ein hervorragendes Beispiel dafür finden wir in seinem „Buch vom Paradies“ (vgl. Starck 

2001: S. 39–47). 
22

 Viele seiner Gedichte wurden vertont und als Volkslieder gesungen. 
23

 Es wäre interessant, Mangers Werdegang mit dem von Franzos zu vergleichen und den Anteil 

jüdischer Autoren an der Vermittlung deutscher Kultur und in unserem speziellen Fall von 

Büchner. 



Питання літературознавства / Pitannâ lìteraturoznavstva / Problems of Literary Criticism  /№ 112/ /2025/ 

221 

In Czernowitz beginnt Manger (Gal-Ed 2011: S. 34)
24

, wie der 
1886 in Zloczew in Galizien geborene Dichter Mojsche Lejb 

Halpern (1886–1932)
25

, zunächst Gedichte auf Deutsch zu schreiben. 

Beide bekennen sich später zu Jiddisch und werden bedeutende jiddische 
Dichter, Halpern in Amerika, wohin er übergesiedelt ist und Manger in 

Rumänien. Mangers Aufenthalt in Czernowitz endet jäh, da er wegen 

schlechten Benehmens von der deutschen Schule verwiesen wird und 
ihm die Lehre bei seinem Vater im Schneiderhandwerk nicht zusagt. Als 

die Russen 1914 in Kolomea einmarschieren, zieht er nach Jassy in 

Rumänien. In dieser Stadt mit einer starken jiddischsprachigen 
Gemeinschaft verkehrte er mit dem Sozialisten Ludwig Gelehrter, dem 

Anführer der rumänischen Arbeiterbewegung, sowie mit dem 

Literaturhistoriker Barbu Lasareanu (1881–1957). Unter deren Einfluss 
begann er auf Jiddisch zu schreiben. Jassy ist die Wiege des jiddischen 

Theaters. Die Anfänge der jiddischen Literaturszene in Rumänien 

reichen bis ins Jahr 1876 zurück. In diesem Jahr trug der satirische 
Sänger Welwel Zbarzher (1826–1883)

26
, der auch auf Hochzeiten sang, 

seine dramatischen Verse in den Städten Rumäniens vor und der aus 

Russland stammende Abraham Goldfaden (1840–1908)
27

, der eigentliche 
Vater des jiddischen Theaters, unternahm da seine ersten dramatischen 

Experimente auf Jiddisch.  

Drei Arten von Theateraktivitäten gingen dort Hand in Hand: die 
Aufführungen der purimshpiln, der Fastnachtsspiele, durch 

Laiendarsteller, die Monologe der badchonim, einer Art Bänkelsänger 

oder Unterhaltungsmusiker, deren Aufgabe es war, an Hochzeiten über 
die Braut zu berichten und ihr Lob zu singen, und die Improvisationen 

                                         
24

 Die Autorinnen stützen sich auf eine Aussage Mangers, wonach er mit 14 Jahren deutsche 

Gedichte schrieb. Dies wird von Awrom Reisen (Leksikon… 1963: S. 436). 
25

 Im Alter von 12 Jahren ging Mojsche Lejb Halpern nach Wien, wo er mehrere Jahre seines 

Lebens verbrachte. Dort, im Kontakt mit den Dichtern der Wiener Moderne, schrieb er moderne 

Gedichte auf Deutsch, die leider verschollen sind. Nach seiner Rückkehr in seine Heimat begann 

er, auf Jiddisch zu schreiben. Er wanderte nach New York aus und wurde einer der Anführer der 

Bewegung der „Insichistn“, des „Introspektivismus“. 
26

 Zbarzher, mit bürgerlichem Namen Benjamin Wolf Ehrenkranz, stammte aus Ostgalizien und 

komponierte Lieder auf Hebräisch und Jiddisch. Als satirischer und kritischer Barde wurde er von 

seinen Landsleuten aus Zbarazh, der Stadt, deren Namen er annahm, vertrieben und floh 1845 

nach Rumänien. 
27

 Vgl. Itzik Manger: „Avrom Goldfaden“ (Manger 1961: S. 55 ff.). 



Astrid Starck-Adler / Czernowitz, Itzik Manger, und die jiddische Literatur in multikulturellem Kontext 

222 

der Broder Singer
28

, Kabarettisten und Liedermacher, in Weinkellern 
und Restaurants im Freien. Abraham Goldfaden integrierte diese 

verschiedenen Formen des künstlerischen Ausdrucks in seine Stücke und 

dramatisierte sie gleichzeitig durch Dialoge. Er schenkte dem Gesang 
und dem Tanz besondere Aufmerksamkeit und schuf als Schriftsteller, 

Regisseur, Komponist und Sänger eine Art Gesamtkunstwerk
29

. Als 

Manger nach Jassy kam, sang man dort noch immer die Lieder aus 
Goldfadens Theaterstücken. Er begeisterte sich für die poetische und 

musikalische Vergangenheit des 19. Jahrhunderts und für ihren 

berühmtesten Interpreten, Welwel Zbarzher
30

, dessen Liebe zu 
„Malkele“ („Malkele di sheyne“), die in Konstantinopel auf ihren ewig 

abwesenden Troubadour wartet, Gegenstand eines Balladenzyklus ist 

(Manger 2004). Manger interessiert sich auch für die humoristische Figur 
des Hershele Ostropoler

31
, eine Art öffentlicher Unterhaltungskünstler und 

Geschichtenerzähler, halb real, halb legendär (Shtern o. D.), sowie für 

die Chelemer
32

, die mythischen Bewohner von Chelm (einer reellen 
Stadt), deren Weisheit gepriesen wird. Diese Figuren sind das jiddische 

Pendant zu Till Eulenspiegel und den Schildbürgern in Osteuropa. Somit 

erleben wir eine Konvergenz zwischen dem kulturellen Hintergrund von 
Jassy und demjenigen der eigenen Familie von Manger. 

Eine dritte Komponente vervollständigt diesen multikulturellen 

Schmelztiegel: das Interesse des Autors für die Kultur der Sinti und 
Roma, deren Einzigartigkeit und Originalität er hervorhebt. In einem 

Artikel, den er der „Zigeunerdichtung“ widmet
33

, zeigt er, wie das 

Wandern und die Marginalität den dramatischen Konflikt, der das Wesen 
der Ballade ausmacht, verstärken, und er erläutert, wie sich das 

„Zigeunerschaffen“ in diese Vision einfügt. Er sieht in der Geschichte 

des Ehemanns, der seine junge Frau leidenschaftlich ins Grab zieht, das 
Vorbild für Bürgers „Lenore“. Am meisten fasziniert ihn jedoch die 

                                         
28

 Vgl. Itzik Manger: „Berl Broder“ (Manger 1961: S. 33 ff.). 
29

 Eine der Formen, die das jiddische Theater in den Vereinigten Staaten später annahm, war das 

Broadway-Musical. 
30

 Vgl. Itzik Manger: „Welwel Zbarzher“ (Manger 1961: Anmerkung 21, S. 47 ff.). 
31

 Vgl. Itzik Manger: „Hershele Ostropoler“ (Manger 1961: Anmerkung 21, S. 107 ff.). 
32

 Vgl. Itzik Manger: „Di Chelemer“ (Manger 1961: Anmerkung 21, S. 113 ff.). Sie haben auch 

Schriftsteller wie Scholem Alejchem und Isaak Baschewis Singer inspiriert. 
33

 Vgl. Itzik Manger: „Dos tsigajnersche folkslid“ (Manger 1980: S. 300 ff.). Für Manger ist das 

Wort „Zigeuner“ nicht pejorativ.  



Питання літературознавства / Pitannâ lìteraturoznavstva / Problems of Literary Criticism  /№ 112/ /2025/ 

223 

Figur des Musikanten, des „Fiedlers“, der in Liebesgeschichten stets der 
Held ist. Er erzählt die Legende von der Entstehung der Geige, „di majse 

fun der fidl“, eine einzigartige Geschichte, die nur in der Zigeuner-

Folklore zu finden ist. Sie handelt von einem armen, hungernden und 
herumziehenden Jüngling, der sich in eine schöne Prinzessin verliebt. Sie 

verlangt von ihm etwas völlig Überraschendes. In seiner Verzweiflung 

hilft ihm eine Zauberin und gibt ihm ein Kästchen mit einem Stecklein. 
Sie reißt sich ein paar Haare aus, spannt sie über das Kästchen und lacht 

und weint hinein. Dann sagt sie: „Nun kannst du die Leute fröhlich und 

traurig machen, wie es dir gefällt“ (Manger 1980: S. 302). Die 
Anwesenheit von „Zigeunermusikanten“ bei jüdischen Hochzeiten war 

in Rumänien gang und gäbe und ihr Einfluss auf die Melodie und den 

Rhythmus der rumänischen Klezmer Musik ist unbestreitbar.  
Manger entwickelt sein poetisches Werk am Schnittpunkt dreier 

Kulturen: der deutschen Kultur, die er aus dem Gymnasium mitbringt, 

der jiddischen Kultur mit dem Musiktheater von Abraham Goldfaden 
und den Liedern der Broder Singer

34
 sowie der „Zigeunerkultur“. Wir 

hatten zuvor bereits erwähnt, wie wichtig für Manger die Ballade als 

klassische, aber auch moderne literarische Form war, da sie von Autoren 
verwendet wird, die seine Zeitgenossen sind. Von Rainer Maria Rilke, 

seinem Lieblingsautor, übersetzt er das Gedicht „Wahnsinn“ (Buch der 

Bilder, Des ersten Buches erster Teil) ins Jiddische
35

, von Trakl überträgt 
er das Gedicht „Sommer“ und von Hugo von Hofmannsthal übersetzt er 

„Die Ballade des äußeren Lebens“, die er gleichzeitig mit seinem 

Nachruf auf den verstorbenen Autor veröffentlicht
36

. Manger 

                                         
34

 Vgl. Itzik Manger (Manger 1976: S. 385): III. „Di Broder Singer“, in: „Sonetn far mayn bruder 

Notte“. Sonette, verfasst nach der Vernichtung zum Gedenken an seinen 1944 ermordeten 

Bruder. 
35

 Diese beiden Gedichte erschienen in seiner Zeitschrift Getseylte verter („Ein paar Worte“). 

Ausgaben 2 und 4. 
36

 Erschienen in Getseylte verter, ershter yorgang, Yas (Jassy), num. 2, 9 oygust 1929. 

Aufgenommen in Shriftn in proze (Manger 1980: S. 482 ff.) „In memoriam. Hugo fon 

Hofmanstal“: „Der nar hot farendikt zayne dialogn mitn toyt […] Der ovnt hot ongeton dos bloye 

yontev kleyd un zikh anidergeleygt oyf der shvartser mite, un di bleykhe printsesin fun der 

melankholye hot dos letste mol, iber der mite geboygn, aroysgeshtamlt di tife un troyerike Balade 

des oysern lebns:  

“Un kinder waksn oyf mit tife oygn 

Vos veysn gornisht, vaksn oyf un shtarbn, 

Un ale mentshn geyen zikh zeyere vegn”“. 



Astrid Starck-Adler / Czernowitz, Itzik Manger, und die jiddische Literatur in multikulturellem Kontext 

224 

unterstreicht die Bedeutung von Goethe, Schiller und Heine für seine 
eigene Ausbildung. Wir hatten Schiller bereits im Zusammenhang mit 

Karl Emil Franzos erwähnt. Einige der Essays und Theatertücke 

Schillers wurden ins Jiddische übersetzt, andere wie „Das Lied von der 
Glocke“ wurden parodiert. Es gibt sogar Parodien auf Elsässer Jiddisch, 

die am Ende des 19. Jahrhunderts verfasst wurden. Für Manger, der die 

Gedichte im Original liest, ist die Ballade ein Prolog zum Drama. In 
seinem Essay „Die Ballade: Vision des Blutes“ zeigt er, wie der 

dramatische und visionäre Charakter der Ballade ihr wesentliches 

Element darstellt. Unter Berufung auf den Erlkönig erklärt er, dass in 
seinem Wahn das Blut des Kindes Visionen hervorruft, die der Vater 

nicht sehen kann. Der Vater ist dem Wesen der Ballade fremd. 

Tatsächlich ist er völlig überflüssig. Die Ballade ist die schreckliche 
Vision an der Schwelle zur Nacht, zum Tod und zum Wahnsinn; sie ist 

das Umherirren, das Hinterfragen, die Stille der Nacht, das große 

Bacchanal, das Lachen der menschlichen Verzweiflung, „die große 
mystische Vision unseres Blutes“

37
. Sie wird zur Gattung par excellence 

seines literarischen Schaffens und sie ist es, die ihn berühmt macht. Als 

„verkürzte Form des dramatischen Konflikts“ konzipiert
38

, illustriert 
diese poetische Gattung auf wunderbare Weise die Begegnung der 

genannten Literaturen, zu denen noch die englische Literatur 

hinzukommt, da Manger ein großer Bewunderer von Edgar Allan Poe 
war. Das Interesse an dieser Gattung steht im Zusammenhang mit der 

Vorliebe für jiddische Poesie und Volkslieder zu Beginn des 20. 

Jahrhunderts. Es steht in der herderianischen Perspektive der Sprache 
und der Sammlung von Folklore in all ihren Formen im Hinblick auf die 

nationale Identität. Diese Sammlung löste große Debatten über das 

Wesen, die Natur und die Stellung des Volkslieds aus. In diesem 
Zusammenhang sei an die Integration von Volksweisen in die Musik 

derselben Zeit erinnert, insbesondere bei Bartók und Mahler. 

Die erste Ballade von Itzik Manger erschien 1921 in der Zeitschrift 
Kultur des berühmten Fabeldichters Eliezer Schteinbarg, der ebenfalls in 

Czernowitz geboren wurde. Sie trägt den Titel „Mejdl-portret“ und 

                                         
37

 Itzik Manger: „Di balade. Di vizye fun blut“ (Manger 1980: S. 306 ff.). 
38

 Vgl. auch David G. Roskies: “The ballad, for Manger, was a window to the world and the 

mystical source of all great poetry the vision of blood and death; Goethe’s Erlkönig and Poe’s 

Raven” (Roskies 1995: Anmerkung 41, S. 237). Vgl. Bernard Vaisbrot (Vaisbrot 1996: S. 184). 



Питання літературознавства / Pitannâ lìteraturoznavstva / Problems of Literary Criticism  /№ 112/ /2025/ 

225 

erzählt in der Tradition fantastischer Balladen von einem jungen 
Mädchen, das keinen Kunden gefunden hat und ihren eigenen Schatten 

auffordert, ihr zu folgen. Dieser Schatten spielt die Rolle einer 

Erscheinung und erweist sich als tödlich. In seinem Artikel über die 
Poesie in Rumänien misst Manger der Fabel eine besondere Bedeutung 

bei
39

. Sie ist keineswegs anachronistisch, wie ihr vorgeworfen wird, 

sondern eine Antwort auf die moderne Zeit, die sie widerspiegelt. In 
seiner Fabel „Die Kuh und der Priester“ inszeniert Schteinbarg eine Kuh, 

die sich trotz ihrer Größe, ihrer Hufe und ihrer Hörner unterwirft, anstatt 

sich zu wehren und zu wehren. Diese Kritik an einer erdrückenden, 
ausgrenzenden sozialen Ordnung, finden wir auch in Mangers Balladen 

wieder, unabhängig davon, ob sie ein zeitgenössisches oder ein 

historisches Thema behandeln. Einige stehen vor allem im Zeichen der 
Traurigkeit und Melancholie, andere im Zeichen der Freude oder des 

Humors. Wichtig ist es, die Symbiose zwischen der Natur und den 

zarten, sensiblen Gefühlen des Dichters hervorzuheben, die durch feine 
Farbtupfer zum Ausdruck kommen.  

Es werden vielfältige Themen angesprochen: die Zwangsbekehrung 

und der Tod („Di balade fun di shabes-likht“, das sich mit Heines 
„Beschwörung“ vergleichen lässt), was im Nachhinein als Vorwegnahme 

der eindrücklichen, kurzen Ballade „Majdanek“ gesehen werden kann, in 

welcher der Prophet Elija, der nach der Vernichtung allein inmitten der 
Asche zurückbleibt, um das Passahfest zu feiern

40
; die Erinnerung an den 

Begründer des Chassidismus, den Baal Shem Tov, in seiner natürlichen, 

wundersamen Waldumgebung, in der ein Satyr eine schöne Nymphe 
verführt; die Frage nach dem Opfer Jesu, während Isaak verschont blieb, 

sowie die Konfrontation zwischen den Ausgestoßenen: „Der Lausige und 

Christus am Kreuz“, „Der Trinker und der Barfußgänger“; die 
Neufassung alter Mythen wie der der Parzen (Goethes „Iphigenie“), die 

mit ihren weißen Haaren den Schleier der Braut weben.  

Es gibt humoristische Balladen wie „Die lustige Reise von Kaiser 
Franz Joseph“, die im Stil von Heine verfasst ist, sowie die graue Ballade 

                                         
39

 Itzik Manger: „Di yidishe dikhtung in Rumenje“ (Manger 1980: S. 284 ff.). 
40

 Ein alter Brauch besagt, dass am ersten Abend des Pessachfestes der Prophet Elia in jedes Haus 

kommt, um den für ihn vorbereiteten Becher Wein zu trinken. Diese Trostlosigkeit erinnert an die 

Erzählung von Isaac Bashevis Singer mit dem Titel „Der letzte Dämon“ (Mayse Tishevits), in der 

es nach der Vernichtung niemanden mehr zu versuchen gibt. 



Astrid Starck-Adler / Czernowitz, Itzik Manger, und die jiddische Literatur in multikulturellem Kontext 

226 

des Alltags und des blauen Traums, der alles überflutet und an das 
Gemälde von Chagall, Die Erscheinung (1917–1918), erinnert. Dieses 

Blau erinnert auch an den Dichter Mani Lejb (1884–1953), dem Manger 

einen Essay gewidmet hat. In einem seiner Gedichte beschreibt er sich 
selbst als „blauen Reiter“ auf einem blauen Pferd, während der Himmel 

der blaue Hut der Erde ist. Eine Art Rhapsody in Blue à la Gershwin, 

wobei das Blau auch auf Jazz und Blues verweist. Bei Manger 
verwandelt die Nostalgie die blaue Blume der Romantik in ein 

mythisches Tier, den goldenen Pfau, der die Sehnsucht nach fernen 

Ländern symbolisiert und wie eine Brieftaube der Bote der Liebesbriefe 
ist

41
.  

Manger knüpft an die jiddische Theater- und Musiktradition des 

19. Jahrhunderts an, um sie zu erneuern; dasselbe tut er mit der 
altjiddischen Literatur. In Anlehnung an die Paraphrasen und Parodien 

der Bibel
42

 komponiert er seine Lieder aus dem Pentateuch (Chumesh-

lider/Medresh Itzik)
43

 sowie seine Lieder aus der Esther-Rolle (Megile-

                                         
41

 Vgl. den Gedichtband von Mojsche Lejb Halpern Di goldene pave (New York, 1924). 
42

 Laut Dov Sadan, zitiert von Khone Shmeruk, kann nte Itzik Manger die heiligen Texte besser 

aus ihrer jiddischen Übersetzung als aus dem hebräischen Original (Manger 1984: S. VI ff.). 
43

 Vgl. Isaac Bashevis Singer: “Actually, the exiled Jew had to employ a great deal of his 

inventiveness to adjust the ideas of the Bible to those of his time. Subconsciously he thought of 

the Biblical period as an adult think of his childhood. Abraham with his two wives, Sarah and 

Hagar; Isaac, who favoured Esau because of the delicacies Esau prepared for his palate; Jacob 

with two sisters as wives ant two concubines; the tribes who sold their brother Joseph into 

slavery; Simon and Levi, who murdered the people of Shechem; Yehudah, who went to a harlot 

and in so doing copulated with his daughter-in-law; King David and his passion for Bathsheva 

and Abigail; Solomon with his thousand wives, one of whom was a daughter of a Pharaoh – all 

these heroes of the Bible were oddly out of tune with the concept of holiness that the Jews in 

exile had developed. The Talmud and Commentaries continually had to explain and defend the 

behaviour of the Biblical heroes, their primitivism, their lust for life, and their “gentile” traits. As 

a pupil in the cheder, the Hebrew school, raised in a house where the notion of righteousness 

signified the curbing of one’s appetites, the immersement in Torah, prayer, Kabbalah, and 

Hassidism, I never could comprehend why the great men of the Bible were so bodily oriented, so 

warlike, so paganly hot-blooded. I was still very young when I assailed my parents with questions 

about those Biblical ancestors who were supposed to be supersaints but in reality, seemed not 

much better than the goyim of our times. My parents constantly assured me that the stories of the 

Bible were nothing more than fables and they should not be interpreted literally. Even the 

Christians of later epochs were embarrassed by the infantile hedonism of the patriarchs, their 

greed for flesh, their clannishness, and most of all by the fact that life after death and resurrection 

were never mentioned in the Old Testament. Christian theologians could never make peace with 

the idea that the Song of Songs was nothing more than a love poem” (Singer 1985: S. 128). 



Питання літературознавства / Pitannâ lìteraturoznavstva / Problems of Literary Criticism  /№ 112/ /2025/ 

227 

lider)
44

, wobei er die zuvor übernommene und angepasste poetische 
Form der Ballade wieder verwendet

45
. Seine Poesie, die sich durch 

Zartheit, Sensibilität und Musikalität („Musik vor allem anderen“)
46

 

auszeichnet, ist prägnant und wesentlich. Der Dichter erreicht eine 
Perfektion des Ausdrucks – eine Eigenschaft, die er an Mani Lejb so sehr 

bewundert. Wenn er die Töchter Lots erwähnt, die unverheiratet bleiben, 

sagt er einfach: „Es grojen di zep“ (Manger 1990: S. 21 ff.). Lange Zöpfe 
sind jedoch eine Frisur für junge Mädchen. Durch die Einbettung des 

biblischen Motivs der Töchter Lots in den Kontext des Alltagslebens 

erhält es eine neue Dimension und erinnert an Tschechows Theaterstücke, 
insbesondere an „Die drei Schwestern“, die sich mit derselben 

Problematik befassen. Durch die Verortung der biblischen Figuren im 

Osteuropa der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts
47

 und die Aktualisierung 
biblischer Motive bietet Manger einen neuen Kommentar zur Bibel, 

einen neuen Midrasch, der diesmal den in der Schrift Vernachlässigten 

das Wort gibt: Hagar und ihrem Sohn Ismael, den Schmerz, der lange 
Zeit unfruchtbaren Sara und den Schmerz Abrahams, als er aufbricht, um 

ihren Sohn Isaak zu opfern. Diese Neuinterpretation trägt die Handschrift 

ihres Autors – sie trägt den Titel „Itziks Kommentar“ (Medresh Itzik) 
und ordnet ihn selbst in den Kontext eines schmerzhaften Teils der 

biblischen Geschichte – Die Bindung Isaaks („Akejdes Jitzchok“, eines 

der großen Themen der altjiddischen Literatur). Damit scheint er das 
Heilige zu entheiligen, ohne jedoch das Profane zu heiligen. Das Ganze 

präsentiert sich als Welttheater, wie es in Das kleine Welttheater von 

Hofmannsthal oder in dem „Naturtheater von Oklahoma“ in Kafkas 
                                         
44

 Dov Seltzer komponierte die Musik und Shmuel Bunim inszenierte die Bühnenaufführung in 

Israel. 
45

 Vgl. Itzik Manger: „Folklor un literatur“ (Manger 1980: S. 327 ff.). Vgl. David G. Roskies: 

“Pour épater les orthodoxes, Yiddish writers had merely to take a place already hallowed by 

tradition and turn it to secular ends […] As Yiddish storytellers and songsters took up the struggle 

for Jewish autonomy in the postwar landscape of Europe, they dusted off old myths of origin and 

found new ones. This was not a literature of exile. It was a literature of homecoming” (Roskies 

1995: S. 233). 
46

 Vgl. Itzik Manger und seinen Essay „Mani Leyb“ (Manger 1980: S. 208 ff.). Er zitiert Verlaine 

auf S. 209. 
47

 Vgl. Itzik Manger: “Der geniter layener vet zikh khapn, az di landshaft, in velkher di khumesh-

geshtaltn bavegn zikh, iz nisht di knanishe, nayert a slavishe. Ikh hob getrakht vegn der mizrekh-

galitsisher. […] Di dozike landshaft mit ire verbes paze veg, ire vayntshlseder in ire modne shtile 

demerungen, tsitert in mayn zikorn fun gor di frieste kinderyorn“ (Manger 1984: Anmerkung 34, 

S. 3). 



Astrid Starck-Adler / Czernowitz, Itzik Manger, und die jiddische Literatur in multikulturellem Kontext 

228 

Roman Der Verschollene
48

 beschrieben wird. Bei Manger verwandelt 
sich dieses Welttheater in ein lehrreiches und unterhaltsames, komisches 

und tragisches, groteskes und erbärmliches Theater, in dem der Mensch, 

als „Allzu-Menschlich“, vom Gesetz der ewigen Wiederkehr bewegt 
wird. Die säkularisierten jüdischen Massen, die ihre Identität vom 

Religiösen zum Kulturellen verlagert haben (Vaisbrot 1996: 

Anmerkung 34), finden in Mangers Werken eine Weltanschauung, die 
ihrer Sensibilität und ihren Fragen entspricht. Für Itzik Manger wie auch 

für andere jiddische Schriftsteller wird die Bibel mit ihren Kommentaren 

zur Grundlage ihres künstlerischen Schaffens
49

. Dies ermöglicht ihm 
einerseits, aus den Quellen der jüdischen Tradition zu schöpfen und 

andrerseits eine sehr persönliche Interpretation der Texte vorzunehmen. 

Sie basiert vor allem auf einer Neuinterpretation und hat die Eigenschaft, 
auf subtile und scheinbar spielerische Weise einen großen Teil der 

jüdischen Geschichte zu integrieren. Es ist interessant, hier Itzik Manger 

mit seiner Landsfrau Rose Ausländer in Verbindung zu bringen. Sie 
gehört neben Else Lasker-Schüler, Gertrud Kolmar und Nelly Sachs zu 

den letzten deutschsprachigen jüdischen Dichterinnen, die biblische 

Motive verwendeten.  
Das poetische Schaffen von Itzik Manger entstand im Wesentlichen 

vor der Vernichtung. Seine Gedichtbände Schtern ojfn dach (1929) und 

Lamtern in wint (1933) wurden nach der Vernichtung lediglich um 
wenige Gedichte ergänzt, die in einem Sammelband mit dem Titel 

Schtern in schtojb (1967) veröffentlicht wurden. Dort findet sich auch 

das oben erwähnte Gedicht „Majdanek“. Der „Troubadour“ Itzik Manger – 
so bezeichnet er sich selbst in einem Gedicht, „Ich der trubadour, der 

vint un di hur“ – ist ein wunderbares Beispiel der Multikulturalität: Er 

vereint in seinem Werk das, was die Sensibilität der Völker, die ihn 
umgaben, in Gedicht und Musik zum Ausdruck gebracht hat. Er fügte 

dem hinzu, was über die Jahrhunderte hinweg die unerschöpfliche, 

„göttliche“ Quelle aller Erzählungen bildete, die Bibel, zu der er 
griechische und germanische Mythen hinzufügte. Er schöpfte aus dieser 

„Folklore“ par excellence und machte sie zum Ausgangspunkt 

unendlicher Metamorphosen und Metaphern, um zu einer Kunst zu 
                                         
48

 Der Roman erschien zuerst unter dem Titel Amerika, der von Max Brod stammt.  
49

 Im Jahr 1910 forderte Jitzchok Lejbush Peretz die jiddischen Schriftsteller dazu auf, zum 

biblischen Text zurückzukehren. Siehe David G. Roskies (Roskies 1995: Anmerkung 41, S. 248).  



Питання літературознавства / Pitannâ lìteraturoznavstva / Problems of Literary Criticism  /№ 112/ /2025/ 

229 

gelangen, die zugleich höchst persönlich und im Wesentlichen jiddisch 
ist – zutiefst zeitgenössisch und universell.  

Zum Abschied von Itzik Manger möchten wir ein einfühlsames 

balladenhaftes Gedicht von Rose Ausländer zitieren, die er zärtlich 
„Rojzele“ nannte. Mangers Sensibilität, Feinfühligkeit Empathie und 

Einbildungskraft können mit denen von Joseph Roth verglichen werden. 

In vino veritas 
 

Die Schenke ist sein liebster Aufenthalt. 

Er küsst den goldnen Wein wie eine Braut. 

Sein Rausch ist voller Wege wie ein Wald,  

in dessen Dickicht ewiges Dunkel blaut. 

 

Aus seinen Augen fallen Sterne, die  

Ein Gott verschwenderisch vom Himmel nahm. 

Auf seiner Stirne singt die Melodie 

des Vogels, der einst aus dem Süden kam 

 

Zerlumpt und schmierig ist sein Rock, sein Hemd, 

Er zecht mit Tod und Nacht und Hur und Laus. – 

Vom Meere der Gesichte überschwemmt, 

strömt er, den Mond im Arm, verzückt nach Haus. 

 

Gespenster folgen seinem wilden Ritt 

Und werfen Schlangen in sein wildes Haar. 

Doch vor ihm wie ein Stern erglänzt der Schritt 

der auferstandnen Frau, die ihn gebar
50

. 

 

Baumgarten, J. (1993). Introduction à la littérature yiddish ancienne. Paris : Éd. du 

Cerf, 530 p. 

Birnbaum, N. (1931). Eröffnungsrede. In: Die erste jüdische Sprachkonferenz. 

Berichte, Dokumente und Stimmen zur Czernowitzer Konferenz 1908. 

Wilna : Bibliothek des Jiwo, S. 71–73. 

Blöcker, A. M. (hg.) (2015). Die Tora nach der Übersetzung von Moses 

Mendelssohn. Essex : JVFG, 664 S. 

Celan, P. (1983). „Bremer Rede“. In: Gesammelte Werke in fünf Bänden. Bd. 3: 

Gedichte III. Prosa. Reden. Hg. von B. Allemann und S. Reichert unter 

Mitwirkung von R, Bücher. Frankfurt a.M. : Suhrkamp Verlag, S. 185–186. 

                                         
50

 Rose Ausländer: Dichterbildnis: Itzig Manger (o. D.). https://lyricstranslate.com/de/rose-

auslander-dichterbildnis-itzig-manger-lyrics.html 

https://lyricstranslate.com/de/rose-auslander-dichterbildnis-itzig-manger-lyrics.html
https://lyricstranslate.com/de/rose-auslander-dichterbildnis-itzig-manger-lyrics.html


Astrid Starck-Adler / Czernowitz, Itzik Manger, und die jiddische Literatur in multikulturellem Kontext 

230 

Cordon, C. und Kusdat, H. (hrsg.) (2002). An der Zeiten Ränder. Czernowitz und 

die Bukowina: Geschichte, Literatur, Verfolgung, Exil. Wien : Verlag der 

Theodor Kramer Gesellschaft, 396 S. 

Franzos, K. E. (1876). Aus Halb-Asien: Culturbilder aus Galizien, der Bukowina, 

Südrussland und Rumänien. Leipzig : Duncker & Humblot, 335 S. URL: 

https://archive.org/details/aushalbasiencul01frangoog 

Franzos, K. E. (1882). Ein Kampf ums Recht. 2 Bde. Breslau : Schottlaender. 

Franzos, K. E. (1907). Der Pojaz. Eine Geschichte aus dem Osten. Stuttgart : 

J. G. Cotta’sche Buchhandlung Nachfolger, 486 S. URL: 

https://archive.org/details/derpojazeinegesc00fran/page/n6/mode/1up 

Gal-Ed, E. (2011). The Local and the European: Itzik Manger and his Autumn 

Landscape. Prooftexts, vol. 31, no. 1–2, pp. 31–59. 

https://doi.org/10.2979/prooftexts.31.1-2.31 

Goldsmith, E. S. (1987). Modern Yiddish Culture: The Story of the Yiddish 

Language Movement. New York : Shapolsky Publishers, 309 p. 

Heymann, F. (2003). Le Crépuscule des lieux : identités juives de Czernowitz. 

Paris : Stock, 442 p. 

Leksikon fun der nayer yidisher literatur (1963). New York : Alweltlecher jidischer 

kultur-kongres, Bd. 5, 678 S. 

Linetzky, I. J. (1921). Dos pojlishe jungl. Wien : Der Kval, 360 S. URL: 

https://archive.org/details/nybc210934/page/n1/mode/1up 

Liptzin, S. (1985). A History of Yiddish Literature. New York : Jonathan David 

Publishers, 521 p. 

Manger, I. (1961). Noente geshtaltn un andere shriftn. New York : Itzik Manger 

Yoyvl-Komitet, 552 S. 

Manger, I. (1976). Lid un Balade. Tel Aviv : Peretz Farlag, 486 S. 

Manger, I. (1980). Shriftn in proze. Tel Aviv : Peretz Farlag, 496 S. 

Manger, I. (1984). Medresh Itzik. Vorwort von K. Shmeruk. Jerusalem : The 

Magnes Press, The Hebrew University, 233 S. 

Manger, I. (1990). Medresh Itzik/Khumesh-lider. Tel Aviv : Peretz Farlag, 200 S. 

Manger, I. (2004). Welwel Zbarzher shraibt briw tsu Malkele der shejner. In: 

Dunkelgold. Gedichte. Jiddisch und Deutsch. Frankfurt a. M. : Jüdischer 

Verlag im Suhrkamp Verlag, S. 168–213. 

Manger, I. (2012). Der Prinz der jiddischen Ballade. Gedichte, übertragen aus dem 

Jiddischen von R. Ausländer (u.a.). Aachen : Rimbaud, 150 S. 

Roskies, D. G. (1995). A bridge of longing. The lost art of Yiddish storytelling. 

Cambridge : Harvard University Press, 432 p. 

Rychlo, P. (2002). Karl Emil Franzos und die ukrainische Welt. In: Göbner, R. und 

Kratochvil, A. (hg.). Ukrainische Kultur im europäischen Kontext. 

Greifswald : Inst. für Slawistik, Lehrstuhl für Ukrainistik, S. 14–21. URL: 

http://www.bukgalstrasse.com/wp-content/uploads/2018/10/Franzos-und-die-

ukr.-Welt.pdf 

https://archive.org/details/aushalbasiencul01frangoog
https://archive.org/details/derpojazeinegesc00fran/page/n6/mode/1up
https://doi.org/10.2979/prooftexts.31.1-2.31
https://archive.org/details/nybc210934/page/n1/mode/1up
http://www.bukgalstrasse.com/wp-content/uploads/2018/10/Franzos-und-die-ukr.-Welt.pdf
http://www.bukgalstrasse.com/wp-content/uploads/2018/10/Franzos-und-die-ukr.-Welt.pdf


Питання літературознавства / Pitannâ lìteraturoznavstva / Problems of Literary Criticism  /№ 112/ /2025/ 

231 

Shtern, M. (o. D.) Hershele Ostropoler un Motke Khabad. Zeyere anekdoten, 

vitsen, stsenes un shtukes nay-bearbeytet. New York : Star Hebrew Book 

CO, 63 S. (ohne Datum, höchstwahrscheinlich aus den 1920er Jahren). 

Singer, I. B. (1985). Yiddish, the Language of Exile. YIDDISH, vol. 6, no. 2–3, 

pp. 127–133. 

Starck, A. (2001). Itzik Manger, La Merveilleuse Histoire de Chemouel Aba 

Abervo ou Le Livre du Paradis. In: Creliana. Vol. 1. Le Jardin à l’épreuve du 

Signe. Printemps. Mulhouse : Publications de l’université de Haute-Alsace, 

p. 39–47. 

Starck-Adler, A. (2007). Multiculturalisme et multilinguisme à Czernowitz. 

L’exemple d’Itzik Manger. Études Germaniques, no. 245, pp. 121–132. 

https://doi.org/10.3917/eger.245.0119 

Vaisbrot, B. (1996): Le “MeDReSH ItZIQ” de MANGuER. Ressourcement des 

légendes bibliques. REEH, no. 1, pp. 172–190. 

 

ЧЕРНІВЦІ, ІЦИК МАНҐЕР ТА ЇДИШСЬКА ЛІТЕРАТУРА  

В МІЖКУЛЬТУРНОМУ КОНТЕКСТІ 
 

Астрід Штарк-Адлер 

orcid.org/0000-0002-3153-5329 

astrid.starck@uha.fr 

Професорка-емеритка, докторка 

Університет Верхнього Ельзасу 

Мюлуз, Франція 

 

Анотація. Чернівці, столиця Буковини, тривалий час вважалися 

мультикультурним (або, краще сказати, багатоетнічним) і багатомовним раєм. 

Як мікрокосм у макрокосмі Австро-Угорської монархії, до якої Буковина 

належала до 1918 року, цей край пережив бурхливу історію – був 

австрійським, румунським, радянським, а з 1991 року є частиною незалежної 

України. За часів монархії тут жили німці, русини (українці), румуни, поляки, 

вірмени, євреї та інші меншини, які мали одну спільну рису: вони боролися за 

свої права і визнання своєї мови. В 1908 р. тут відбулася Всесвітня 

конференція з мови їдиш, у якій взяли участь відомі єврейські письменники 

Іцхак Лейбуш Перец, Шолем Аш, Авром Рейзен. Чернівці дали світові 

німецькомовних поетів Розу Ауслендер і Пауля Целана. Тут народився також 

один із найвідоміших єврейських поетів XX століття: Іцик Манґер (1901–1969). 

В ті часи Чернівці були острівцем західної культури, де розмовляли німецькою. 

Манґер також почав писати свої перші вірші німецькою мовою. Згодом він 

переїхав до румунських Ясс, колиски їдишського театру. Тут часто бував 

відомий виконавець єврейських пісень Вельвель Збаржер, батько єврейського 

театру Абрагам Ґольдфаден. Манґер розвиває свою поетичну творчість на 

https://doi.org/10.3917/eger.245.0119
https://orcid.org/0000-0002-3153-5329
mailto:astrid.starck@uha.fr


Astrid Starck-Adler / Czernowitz, Itzik Manger, und die jiddische Literatur in multikulturellem Kontext 

232 

перетині трьох культур: німецької, їдишської та циганської. Його улюбленим 

жанром стала балада, яку він освоїв ще до Катастрофи. Збірки віршів «Schtern 

ojfn dach» («Зорі над дахом», 1929) і «Lamtern in wint» («Лампади на вітрі», 

1933) були згодом доповнені лише кількома віршами зі збірки «Schtern in 

schtojb» («Зорі в пилюці», 1967). Єврейський «трубадур» Іцик Манґер 

є чудовим прикладом мультикультурності. Невичерпним джерелом його 

творчості була Біблія, грецькі та германські міфи, які зробив відправною 

точкою нескінченних метафор і метаморфоз. 

Ключові слова: Чернівці; мультинаціональність; Ясси; їдиш; Іцик 

Манґер; балада; мультикультурність. 

 

CHERNIVTSI, ITZIK MANGER, AND YIDDISH LITERATURE  

IN AN INTERCULTURAL CONTEXT 
 

Astrid Starck-Adler 

orcid.org/0000-0002-3153-5329 

astrid.starck@uha.fr 

Prof. Em. Dr. 

University of Upper Alsace 

Mulhouse, France 

 

Abstract. Chernivtsi, the capital of Bukovyna, has long been regarded as a 

multicultural (or, more precisely, multiethnic) and multilingual paradise. As a 

microcosm within the macrocosm of the Austro-Hungarian Monarchy, to which 

Bukovyna belonged until 1918, this region experienced a turbulent history – it was 

Austrian, Romanian, Soviet, and since 1991 has been part of independent Ukraine. 

During the period of the monarchy, Germans, Ruthenians (Ukrainians), Romanians, 

Poles, Armenians, Jews, and other minorities lived here, sharing one common 

feature: they struggled for their rights and for the recognition of their language. In 

1908, it hosted the World Conference on the Yiddish Language, attended by 

prominent Jewish writers such as Yitskhok Leybush Peretz, Sholem Asch, and 

Avrom Reyzen. Chernivtsi gave the world German-language poets Rose Ausländer 

and Paul Celan. One of the most famous Jewish poets of the XX century, Itzik 

Manger (1901–1969), was also born here. At that time, Chernivtsi was an island of 

Western culture where German was spoken. Manger likewise began writing his 

first poems in German. Later he moved to Iași, Romania, which was the cradle of 

Yiddish theatre. The renowned performer of Jewish songs Velvl Zbarzher and the 

father of Jewish theatre, Abraham Goldfaden, were frequent visitors there. Manger 

developed his poetic creativity at the intersection of three cultures: German, 

Yiddish, and Romani. His favorite genre became the ballad, which he mastered 

even before the Catastrophe. His poetry collections “Shtern oyfn dakh” (“Stars over 

the Roof,” 1929) and “Lamtern in vint” (“Lamps in the Wind,” 1933) were later 

https://orcid.org/0000-0002-3153-5329
mailto:astrid.starck@uha.fr


Питання літературознавства / Pitannâ lìteraturoznavstva / Problems of Literary Criticism  /№ 112/ /2025/ 

233 

supplemented by only a few poems from the collection “Shtern in shtoyb” (“Stars 

in the Dust,” 1967). The Jewish “troubadour” Itzik Manger is a vivid example of 

multiculturalism. The inexhaustible source of his creativity was the Bible, as well 

as Greek and Germanic myths, which he transformed into points of departure for 

endless metaphors and metamorphoses. 

Keywords: Chernivtsi; multiethnicity; Iași; Yiddish; Itzik Manger; ballad; 

multiculturalism. 

 

Suggested citation 

Starck-Adler, A. (2025). Czernowitz, Itzik Manger, und die jiddische 

Literatur in multikulturellem Kontext. Pitannâ lìteraturoznavstva, no. 112, 

pp. 213–233. http://doi.org/10.31861/pytlit2025.112.213 

 

Стаття надійшла до редакції 18.09.2025 р. 

Стаття прийнята до друку 5.11.2025 р. 

 

 

http://doi.org/10.31861/pytlit2025.112.213

